

بسا اوقات انسانِ راجحی میں دوسروں کو تکلیف پہنچا رہتا ہے اور اسے  
احساسِ تکشیز ہوتا۔ اسی بات کو مندرجہ ذر کرتے ہوئے یہ کتابِ کامیابی ہے

# کسی کو تکلیف دیکھے

اس کتاب میں قرآن کریم اور احادیث مبارکہ کی روشنی میں اکابرِ نعمت و افعالات کے ساتھ مندرجہ ذر اور کا اعتماد ہی بیایا گا۔

- دوسروں کو تکلیف سے بچانے کے انداز و فوائد
- دوسروں کو خوش رکھنے اور خیر خواہی کی تبلیغ
- معاشرت و معاملات کی درستگی کی ترغیب
- بُرے اخلاق سے بچنے کی نصیحت آموز مضمایں
- یقیناً ایک ایسی کتاب جس سے خوش گوار زندگی کا راستہ ملے۔

جمع و ترتیب

• محمد حنیف عبد المجید • محمد جاوید

فضلہ جامعۃ العلوم الاسلامیۃ عالیہ سنتی ماؤنٹ



بسا اوقات انسان لاعلمی ہیں دوسروں کو تکلیف پہنچا رہا ہوتا ہے اور اسے  
إحسان تک نہیں ہوتا۔ اسی بات کو مدد و نظر کرتے ہوئے یہ کتاب لکھی گئی ہے

# کسی کو تکلیف نہ لیجئے

اس کتاب میں قرآن کریم اور احادیث مبارکہ کی روشنی میں آکابر کے  
مُستند واقعات کے ساتھ مندرجہ ذیل امور کا اہتمام بھی کیا گیا ہے۔

- دوسروں کو تکلیف سے بچانے کے انداز و فوائد
  - دوسروں کو خوش رکھنے اور تیر خواہی کی تدابیر
  - معاشرت و معاملات کی رستگی کی ترغیب
  - بُرے اخلاق سے بچنے کے نصیحت آموز مضامین
- یقیناً ایک ایسی کتاب جس سے خوش گوار زندگی کا راستہ ملتے۔

تقریظ

حضرت مولانا ابرار الحسن عجبا بی صاحبِ نظر  
أَسْأَدُ الْأَذْوَافِ فِي شَبَّةٍ تَصْنِيفُ الْجَمَائِعِ الْعَالَمِيَّةِ كَرَاجِي

جمع و تالیف

محمد حاوی

(پہلی تعداد اسلامی عالمی ماؤن کالجی)

# مُکْتَبَہ بَیْتُ الْعِلْمِ

G-30، اسٹوڈنٹ بازار، نزد مقدس مسجد،

اردو بازار، کراچی - فون: 2726509

بِحَمْلَةِ حُقُوقِ بَحْرَى نَائِيَّةِ مُحْفَوظَاهُيْنَ

11020308

## اسٹاکسٹ مُکتَبَہ بَیْتُ الْعِلْمِ

نَزَدِ جَامِعٍ سَجَدَ نَوَادِنْ كَراچِي

فُون: 021-4916690, 0300-8213802 مُوبَائل:

فُوس: +92-21-4914569 ایمیل: Sales@mbi.com.pk

كِتاب کاتاًم: ..... کِسی کو تکالیف نہ دیجئے

اِشاعت دوْم: ..... ۱۴۳۹ھ بَطَانَیْنَ، ۲۰۰۸ء

نَاثِر: ..... بَیْتُ الْعِلْمِ نَوَادِنْ

بَابُ ۸، سُکُنِ اقبال، کراچِي

فُونْ نُمبر: +92-21-4976073 فُوس: +92-21-4972636

وَبَ سَایت: www.mbi.com.pk

### مِلْنَهِ لِكِدِ لِيكِرِپْتِ

بَنْدِ مَرْكَزِ التَّرْقَى، بَيْتِ التَّرْقَى، اِردو بازارِ کراچِي۔

فُون: 021-2630744

بَنْدِ مَكْتَبَہِ الدِّینِ، نَزَدِ مُکتَبَہِ بَیْتِ السَّلَامِ، سُکُنِ کراچِي۔

فُون: 021-5392171

بَنْدِ مَكْتَبَہِ رَحْمَانِیَّ، اِردو بازارِ اِلَّا ہُور۔

فُون: 042-7224228

بَنْدِ اِدارَہِ اسلامیَّاتِ، اِردو بازارِ اِلَّا ہُور۔

فُون: 042-7243991

بَنْدِ مَکْتبَہِ الْمَادِیَّاتِ، لی روڈ، مَکَانِ۔

فُون: 061-4544965

بَنْدِ مَکْتبَہِ شَیْخِ یَہُودِیِّ، اِردو بازارِ اِلَّا ہُور۔ کَاچِہ مارِکِیٹ، راولپنڈی۔ فُون: 051-5771798

فُون: 0992-340112

بَنْدِ اِسلامیَّہِ کَتَبِ خَانَ، کَوَافِیِ اِلَّا ہُور۔ مَکْتبَہِ شَیْخِ یَہُودِیِّ، سُکُنِ کراچِي۔

فُون: 081-662263

بَنْدِ کِتَابِ مَرْكَزِ، فَیْرِیِرِ روڈ، سُکُنِ۔

فُون: 071-5625850

بَنْدِ عَانِچَہِ کَوَالِیَّاتِ مارِکِیٹ، نُواپِ شاہ۔

فُون: 0244-360623

بَيْتِ التَّرْقَى، نَزَدِ مَکْتبَہِ دِنِ، وَالِّی گُلِی، جِی جِی کَمْپُنِی، جِیدِ آباد۔

فُون: 022-3640875

بَنْدِ حَاظِفِ کَتَبِ خَانِ، مَروانِ۔

بَنْدِ مَکْتبَہِ الْعَارِفِ، مَکْلِمِ جَنْجِی، پِشاور۔

کَسَیِ کُوتِکَلِیْفَنَهِ دِیْجِیِزِ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## ﴿ضُرُورِي حِكْزَارش﴾

السلام علیکم ورحمة الله وبرکاتہ

حضرات علماء کرام اور معزز قارئین کی خدمت میں نہایت ہی عاجزانہ التماس کی جاتی ہے کہ حتی الامکان ہم نے کتاب میں صحیح و تخریج کی پوری کوشش کی ہے تاکہ ہر بات مُستند اور باحوالہ ہو پھر بھی اگر کہیں مضمون یا حوالہ جات میں شُقُم و ضعف یا آغلاظ نظر آئیں تو آزارہ کرم ناشر کو ضرور مطلع فرمائیں تاکہ آئندہ ایڈیشن میں وہ غلطی باقی نہ رہے۔

مزید اس کتاب کے متعلق کوئی اصلاحی تجویز ہو تو ضرور بتائیں۔  
اس کتاب کی صحیح اور کتابت پر الحمد للہ کافی محنت ہوئی ہے امید ہے قدردان لوگ مسلمانوں کے لئے کی گئی اس محنت کو دیکھ کر خوش ہوں گے اور اللہ تعالیٰ سے قبولیت کی دعا کرتے رہیں گے۔

جزاكم اللہ خیراً

آپ کی قیمتی آراء کے منتظر

اعیانہ بیت العلم ترست

## فہرست مقصایں

|    |                                                      |
|----|------------------------------------------------------|
| ۱۳ | ..... تقریب                                          |
| ۱۵ | ..... مقدمہ                                          |
| ۱۹ | تکلیف سے بچاؤ کا پہلا راستہ                          |
| ۱۹ | ..... آداب معاشرت کا لحاظ                            |
| ۲۰ | اللہ والوں کی صحبت                                   |
| ۲۱ | ..... کسی کو تکلیف نہ دینے کے فوائد                  |
| ۲۲ | دینی جنت بن جائے گی                                  |
| ۲۳ | امام غزالی رحمۃ اللہ کا خطاب                         |
| ۲۳ | انصاف، بھائی اور صدر حجی                             |
| ۲۸ | تکلیف سے بچاؤ کا دوسرا راستہ                         |
| ۲۸ | گھر میں داخل ہوتے وقت اجازت طلب کرنا                 |
| ۳۰ | اجازت طلب کرنے کی حکمتیں اور احمد مصلحیں             |
| ۳۳ | اجازت طلب کرنے کا مسنون طریقہ                        |
| ۳۵ | اجازت لیتے وقت اپنا نام بھی خاہر کرے                 |
| ۳۶ | دستک کے بعد خاموشی خلاف ادب ہے                       |
| ۳۷ | در میانے انداز میں دستک دے                           |
| ۳۷ | اجازت کے لئے جدید طریقوں کا استعمال                  |
| ۳۸ | طاقت کا اصرار کرے                                    |
| ۳۹ | انتخار کے بعد جواب نہ آئے تو لوت جائے                |
| ۴۱ | عالم یا بزرگ کے دروازے پر بغیر دستک دینے انتخار کرنا |

|     |    |                                                                          |
|-----|----|--------------------------------------------------------------------------|
| ۸۰  | ۲  | تکلیف کا تیرا سب: گز رگا ہوں میں رکاوٹ ڈالنا.....                        |
| ۸۲  | ۷  | تکلیف کا چوتھا سب: شاہرا ہوں پر کھیلتا.....                              |
| ۸۳  | ۵  | تکلیف کا پانچواں سب: غلط پارکنگ.....                                     |
| ۸۴  | ۱  | تکلیف کا چھٹا سب: غلط ڈرائیور گک.....                                    |
| ۹۱  | ۶  | تکلیف کا ساتواں سب: اوقات ضائع کرنا.....                                 |
| ۹۷  |    | ضائع وقت خود کشی ہے.....                                                 |
| ۹۸  |    | سینیفون پر بھی بات کرنا.....                                             |
| ۹۹  | ۸  | تکلیف کا آٹھواں سب: مشترک اشیاء کا غلط استعمال.....                      |
| ۱۰۲ |    | مشترک بیت افلاء کا استعمال.....                                          |
| ۱۰۸ | ۹  | تکلیف کا نوواں سب: پیٹنے کی بو.....                                      |
| ۱۰۹ | ۱۰ | تکلیف کا دسوائیں سب: جلا اجازت کی کی پچر استعمال کرنا.....               |
| ۱۱۲ | ۱۱ | تکلیف کا گیارہواں سب: کسی ادارے کی طرف سے میسر ہویاں کا غلط استعمال..... |
| ۱۱۷ | ۱۲ | تکلیف کا بارہواں سب: عدم تعاون.....                                      |
| ۱۱۸ |    | یونین کے ساتھ تعاون.....                                                 |
| ۱۱۹ |    | شاگرد کے ساتھ تعاون.....                                                 |
| ۱۲۳ | ۱۳ | تکلیف کا تیرہواں سب: دیواروں پر چاٹنگ.....                               |
| ۱۲۳ | ۱۴ | تکلیف کا چودھواں سب: بے موقع سلام کرنا.....                              |
| ۱۲۳ | ۱  | ۱) تلاوت قرآن کے وقت سلام کرنا.....                                      |
| ۱۲۳ | ۲  | ۲) بغیر سلام کے مصافی کرنا.....                                          |
| ۱۲۵ |    | بڑے بھائی کا ایک دل چپ واقع.....                                         |
| ۱۲۵ |    | بعض جگہ سلام کرنا کروہ ہے.....                                           |
| ۱۲۵ |    | سلام کی وجہ سے فرض نمازوں کی.....                                        |
| ۱۲۵ |    | مصافحہ کے آداب.....                                                      |
| ۱۲۶ |    | مجلس کے دوران سلام کرنا.....                                             |

|    |   |                                                      |
|----|---|------------------------------------------------------|
| ۳۲ |   | تکلیف سے بچاؤ کا تیرا راستہ.....                     |
| ۳۲ |   | کسی کا نہ اق اڑانے اور برے القباب دینے سے بچنے.....  |
| ۳۷ |   | پچان کی غرض سے بعض القباب سے پکارتا جائز ہے.....     |
| ۳۸ |   | ایچے القباب سے یاد کرنا سخت ہے.....                  |
| ۳۸ |   | تکلیف سے بچاؤ کا چوتھا راستہ.....                    |
| ۳۸ |   | یدگانی اور غیرت کی محاذت.....                        |
| ۳۹ | ۱ | ۱) حرمت سوہن.....                                    |
| ۴۰ |   | تلن کی کل پانچ اقسام ہیں.....                        |
| ۴۲ | ۲ | ۲) حرمت بچس.....                                     |
| ۴۲ |   | کسی کا خط بلا اجازت دیکھنا.....                      |
| ۴۳ |   | کسی کا فون سنا.....                                  |
| ۴۵ | ۳ | ۳) حرمت غیرت.....                                    |
| ۴۷ |   | غمبڑت کرنے والے کے لئے وحیدیں.....                   |
| ۴۹ |   | مسلمان کی عزت و حرمت کا مقام.....                    |
| ۵۰ |   | غمبڑت کا ذیباوی اور آخری نقشان.....                  |
| ۵۲ |   | تکلیف سے بچاؤ کا پانچواں راستہ.....                  |
| ۵۳ |   | زبان اور ہاتھ کی حراثت.....                          |
| ۵۵ |   | زبان سے تکلیف نہ دینے کا مطلب.....                   |
| ۵۵ |   | زبان کے ذمک کا ایک قصہ.....                          |
| ۵۷ |   | زبان کی آفتیں.....                                   |
| ۶۰ |   | زبان بڑی خوفناک چیز ہے.....                          |
| ۶۱ |   | کم گوئی اختیار کرنے کے طریقے.....                    |
| ۶۲ |   | ۱) تکلیف کا پہلا سب: لا اڈا ایکر کا غلط استعمال..... |
| ۶۳ |   | ۲) تکلیف کا دوسرا سب: ناجائز تجاوزات.....            |
| ۶۸ |   | بیدخت (العلم فرنٹ)                                   |

|     |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ۱۳۶ | ..... کھانا کھانے والے کو سلام کرنا                       |
| ۱۳۷ | ۱۵) تکلیف کا پدر ہواں سبب: گالم گلوچ و نش گوئی.....       |
| ۱۳۸ | ۱۶) تکلیف کا سلوہاں سبب: کسی کو ذہنی تکلیف میں ڈالنا..... |
| ۱۳۹ | ڈہنی تکلیف میں جھاکرنا حرام ہے.....                       |
| ۱۴۰ | ملازم پر ذہنی بوجوڑا لانا.....                            |
| ۱۴۱ | تکلیف سے بچاؤ کا چھٹار است                                |
| ۱۴۲ | جوہت سے پرہیز.....                                        |
| ۱۴۳ | ۱) جوہت کا پبلادیاں: فرشتوں کی نفرت.....                  |
| ۱۴۴ | ۲) جوہت کا دوسرا بیاں: گناہ کیڑہ کا ارٹکاب.....           |
| ۱۴۵ | ۳) جوہت کا تیسرا بیاں: مال سے برکت کا خاتم.....           |
| ۱۴۶ | ۴) جوہت کا چوتھا بیاں: اللہ تعالیٰ کی نار انگلی.....      |
| ۱۴۷ | ۵) جوہت کا پانچواں بیاں: جھونوئی گواہی کا ارٹکاب.....     |
| ۱۴۸ | ۶) جوہت کا پنچھا بیاں: وعدہ خافی کا ارٹکاب.....           |
| ۱۴۹ | ۷) جوہت کا ساتواں بیاں: منافت کی علامت.....               |
| ۱۵۰ | قرض خواہ کو تکلیف پہنچانا.....                            |
| ۱۵۱ | تکلیف سے بچاؤ کا ساتواں راستہ.....                        |
| ۱۵۲ | اعن طہ سے پرہیز.....                                      |
| ۱۵۳ | تکلیف سے بچاؤ کا آٹھواں راستہ.....                        |
| ۱۵۴ | تہمت والازام تراثی سے پرہیز.....                          |
| ۱۵۵ | تہمت لگانے والے کی سزا.....                               |
| ۱۵۶ | خواتین اور بیتھیں.....                                    |
| ۱۵۷ | اپنے عزیز اور بیوی بچوں کو تکلیف سے بچائیے.....           |
| ۱۵۸ | تکلیف سے بچاؤ کا نوواں راستہ.....                         |
| ۱۵۹ | بغیر باء کے جائز سفارش.....                               |

|     |                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۵ | ..... حاجت مند کی سفارش کر دو۔                                         |
| ۱۳۶ | سفارش کے احکام.....                                                    |
| ۱۳۷ | ۱) نااہل کے لئے منصب کی سفارش.....                                     |
| ۱۳۸ | ۲) سفارش، شہادت اور گواہی ہے.....                                      |
| ۱۳۹ | ۳) بری سفارش کناہ ہے.....                                              |
| ۱۴۰ | ۴) سفارش کا مقصود صرف توجہ والا تا.....                                |
| ۱۴۱ | ۵) سفارش ایک مشورہ ہے.....                                             |
| ۱۴۲ | تکلیف سے بچاؤ کا دسوال راستہ.....                                      |
| ۱۴۳ | معاملات کی سفائی.....                                                  |
| ۱۴۴ | معاملات کی سفائی — دین کا اہم رکن.....                                 |
| ۱۴۵ | تمن چوتھائی دین معاملات میں ہے.....                                    |
| ۱۴۶ | معاملات کی خرابی کا عبادت پر اثر.....                                  |
| ۱۴۷ | معاملات کی خلافی بہت مشکل ہے.....                                      |
| ۱۴۸ | حضرت تھانوی رحمہ اللہ تعالیٰ اور معاملات.....                          |
| ۱۴۹ | ایک سبق آموز واقعہ.....                                                |
| ۱۵۰ | حضرت تھانوی رحمہ اللہ تعالیٰ کا ایک واقعہ.....                         |
| ۱۵۱ | معاملات کی خرابی سے زندگی حرام.....                                    |
| ۱۵۲ | حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا پند ملکوں لئے کھانا..... |
| ۱۵۳ | حرام کی دو قسمیں.....                                                  |
| ۱۵۴ | باپ بیٹوں کے مشرک کاروبار.....                                         |
| ۱۵۵ | باپ کے انتقال پر میراث کی تقسیم فوراً کریں.....                        |
| ۱۵۶ | مشرک مکان کی تغیر میں حصہ داروں کا حصہ.....                            |
| ۱۵۷ | حضرت مفتی صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ اور ملکیت کی وضاحت.....                |
| ۱۵۸ | حضرت ڈاکٹر عبدالحی ساحب رحمہ اللہ تعالیٰ کی احتیاط.....                |

|     |                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ۱۸۰ | ..... حساب اسی دن کر لیں                               |
| ۱۸۱ | ..... حقیقی مخلص کون؟                                  |
| ۱۸۲ | ..... تکلیف سے بچاؤ کا گیارہواں راستہ                  |
| ۱۸۳ | ..... خوش اخلاقی                                       |
| ۱۸۴ | ..... دین میں اخلاق کا درجہ                            |
| ۱۸۵ | ..... اخلاق کے مراتب                                   |
| ۱۸۶ | ..... "حسن اخلاق" کے کہتے ہیں؟                         |
| ۱۸۷ | ..... "بدل المَعْرُوف" کی صورتیں                       |
| ۱۸۸ | ..... "کف الاذی" کی تفصیل                              |
| ۱۸۹ | ..... گھر بیو آداب معاشرت کی رعایت نہ رکھنے کی مثالیں  |
| ۱۹۰ | ..... بیش کا لفظ برا اخطر تاک ہے                       |
| ۱۹۱ | ..... کف الاذی کی مثالیں                               |
| ۱۹۲ | ..... قبم..... رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خاص سنت |
| ۱۹۳ | ..... بعض لوگوں کو نہ مسکرانے کی وجہات                 |
| ۱۹۴ | ..... مسکرانے کے فوائد                                 |
| ۱۹۵ | ..... مسکرانے کے معاشرتی اثرات                         |
| ۱۹۶ | ..... خندہ پیشانی سے ملاقات کرنا "صدقة" ہے             |
| ۱۹۷ | ..... دوسروں کو خوش رکھنے                              |
| ۱۹۸ | ..... دوسروں کو خوش کرنے کا تجہیہ                      |
| ۱۹۹ | ..... گناہ کے ذریعے دوسروں کو خوش نہ کریں              |
| ۲۰۰ | ..... فیضی شاعر کا واقعہ                               |
| ۲۰۱ | ..... اللہ والے دوسروں کو خوش رکھتے ہیں                |
| ۲۰۲ | ..... امر بالمعروف کو نہ چھوڑے                         |
| ۲۰۳ | ..... نرم انداز سے نبی عن المُنْكَر کرے                |

|     |                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۳ | ..... انعم و ضبط کی پابندی تکلیف سے بچنے کا ایک حل                     |
| ۱۸۴ | ..... تکلیف سے بچاؤ کا بارہواں راستہ                                   |
| ۱۸۵ | ..... خلوق خدا سے ہمدردی و خیر خواہی                                   |
| ۱۸۶ | ..... دین اور خیر خواہی لازم و ملزم                                    |
| ۱۸۷ | ..... خلوق سے ہمدردی خالق سے محبت کی علامت                             |
| ۱۸۸ | ..... حضرت یوسف علیہ السلام کی خیر خواہی                               |
| ۱۸۹ | ..... نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اپنی امت کے ساتھ خیر خواہی و شفقت |
| ۱۹۰ | ..... خاموش خدمت                                                       |
| ۱۹۱ | ..... حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا واقعہ                            |
| ۱۹۲ | ..... ایثار و ہمدردی کی تین بہترین مثالیں                              |
| ۱۹۳ | ..... نصیحت آموز پہلو                                                  |
| ۱۹۴ | ..... نفرت گناہ سے ہو گناہ کرنے والے سے نہ ہو                          |
| ۱۹۵ | ..... حیوانات کے ساتھ خیر خواہی کی مثالیں                              |
| ۱۹۶ | ..... باندی کے ساتھ بھلانی و خیر خواہی                                 |
| ۱۹۷ | ..... غیر مسلموں سے ہمدردی و بھلانی                                    |
| ۱۹۸ | ..... دوسروں کی ہمدردی                                                 |
| ۱۹۹ | ..... سوکن کا سبق آموز خط                                              |
| ۲۰۰ | ..... ایثار و ہمدردی کی جستی جاتی تصویر                                |
| ۲۰۱ | ..... حاجت مندوں کے ساتھ بھلانی و خیر خواہی                            |
| ۲۰۲ | ..... ضعیقوں کے ساتھ خیر خواہی                                         |
| ۲۰۳ | ..... حکیم الامت حضرت تھانوی رحمہ اللہ تعالیٰ                          |
| ۲۰۴ | ..... مقتنی شفیع صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کی اولاد کو مشغلوں نصیحت        |
| ۲۰۵ | ..... رشتہ داروں کے ساتھ صدر جگی و ہمدردی                              |
| ۲۰۶ | ..... تمام انسان آپس میں رشتہ دار ہیں                                  |

- حقوق کی ادائیگی سکون کا ذریعہ ہے ..... ۲۳۹
- اللہ کے لئے اچھا سلوک کرو ..... ۲۴۰
- شکری اور بد لے کا انتحار مرت کرو ..... ۲۴۱
- صلوٰحی کرنے والا کون ہے؟ ..... ۲۴۲
- بھیں رسول نے جذب لیا ہے ..... ۲۴۳
- تقریبات میں "نبوت" دینا حرام ہے ..... ۲۴۴
- تحفہ کس مقصد کے تحت دیا جائے؟ ..... ۲۴۵
- متقصد جانچنے کا طریقہ ..... ۲۴۶
- دوسروں کو تکلیف سے بچانے کا اتنا اہتمام!!! ..... ۲۴۷
- خدمت کا صل ..... ۲۴۸
- خدمت سے کیا ملتا ہے ..... ۲۴۹
- حضرت مولانا غلام رسول پونتوی رحمۃ اللہ تعالیٰ کا مقام ..... ۲۵۰
- خدمت کے بارے میں حضرت قانونی رحمۃ اللہ علیہ کے چند ارشادات ..... ۲۵۱
- مسلمانوں کی خدمت ..... ۲۵۲
- خدمت کی تین شرطیں ..... ۲۵۳
- ..... ۲۵۵

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## تقریظ

حضرت مولانا ابن الحسن عباسی صاحب مدظلہ العالی

استاذ الحدیث، جامعہ فاروقیہ، کراچی

بیت اعلم کے احباب کو اللہ تعالیٰ بہترین جزائے خیر عطا فرمائے کہ ان کی تصانیف و تالیفات معاشرہ کے ہر فرد کے لئے مفید ہوتی ہیں اور یہ کتابیں ایک ہمدرد، مصلح و عربی استاذ کی حیثیت رکھتی ہیں جس میں عورتوں ..... نوجوانوں ..... اور بچوں کی تعلیم و تربیت کے ساتھ ساتھ مستند اقوال و واقعات بھی ہوتے ہیں۔

الحمد للہ حال ہی میں ان کی ایک تصنیف "اماء حنفی" منظر عام پر آچکی بے اور اب ان کی زیر پرستی اور مولانا اختر علی صاحب (سابق استاذ، جامعہ فاروقیہ) کی تحریکی میں یعنی تالیف "کسی کو تکلیف نہ دیجئے" منظر عام پر آرہی ہے۔

ایذا مسلم یعنی کسی مسلمان کو تکلیف و اذیت میں جتنا کرنا حرام اور گناہ کبیرہ ہے حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ کامل مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ کی تکلیف سے دوسرے مسلمان محفوظ ہوں ..... ہمارا آج کا معاشرہ جن آفتوں اور کمزوریوں کا شکار ہو چکا ہے ان میں "اذیت رسانی" سرفہرست ہے رشتہ دار، رشتہ داروں سے شاکی ہے اور پڑوئی کو پڑوئیوں سے گلہ ہے، محلے کے چند اوباش اور ہم مچاتے ہیں تو سارا محلہ کرب و اذیت کی کیفیت سے دوچار ہوتا ہے، سارا مسئلہ اصل میں تربیت کا ہے آج اگر ہم اپنی نسل کی تربیت کی ذمہ داری کو محسوں کریں اور <بیدت العالم زین>

اسلامی خطوط پر ان کی تربیت کی فکر اور اس کے لئے سنجیدہ کوشش میں لگ جائیں تو ان شاء اللہ معاشرے کی یہ کمی دور ہو سکتی ہے..... یہ کتاب اسی فکر اور کوشش کی ایک کڑی ہے، اللہ کرے یہ بار آور ہو اور جس مقصد کے لئے یہ مرتب کی گئی ہے وہ اس سے حاصل ہو جائے۔ آمين

ابن الحسن عباسی  
۲۸ ربیع الاول ۱۴۲۷ھ



## مقدمہ

تمام تعریفیں اُس ذات پاک کے لئے ہیں جس نے اس کائنات کو عدم سے وجود بخشنا اور اسے انسان کے رہنے کے لئے عارضی مسکن بنایا، پھر اس عارضی قیام گاہ میں انسان کی تعلیم و تربیت و اصلاح کے لئے انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام مبعوث فرمائے۔

درود و سلام نازل ہواں عظیم ہستی پر جس نے اس کائنات میں حق کا بول بالا کیا اور انسان کو تعلیمات ہدایت اور آداب معاشرت کے نور سے منور فرمایا۔ رحمتِ کاملہ نازل ہواں عظیم اور پاک باز ہستیوں پر جنہوں نے اسلام کے لئے اپنا وقت، جان اور مال دتف کر دیا اور اسلام کی خاطر ہر قسم کی "تکلیف" کو برداشت کرتے رہے۔

دینِ اسلام کے پانچ شعبے ہیں: عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت اور اخلاقیات جو ان پانچوں پر عمل کرے گا وہی پورا دین دار کہلانے گا۔ دین کے ایک اہم شعبے "معاشرت" کی اہمیت کو دیکھتے ہوئے یہ کتاب مرتب کی گئی ہے۔

"کسی کو تکلیف نہ دیجئے" ایک ایسا عنوان ہے جس میں ایک معاشرتی نظام کے تحت زندگی گزارنے کے تمام نریں اصول آجاتے ہیں جو اسلام نے آج سے چودہ سو سال پہلے اس دنیا میں متعارف کرائے۔ اسلام کا یہ معاشرتی نظام جس نے مختلف طبقات میں بھی ہوتی انسانیت کو اخوت اور بھائی چارگی کی دولت عطا کی، جس نے جاہلیت کی تمام خود ساخت قدریں ختم کر دیں، جس نے ملائقی و جغرافیائی،

رُنگِ نسل کے درجات کی مکمل نظر کی اور ایک ایسے معاشرے کو جنم دیا جس میں کسی عربی کو عجمی پر اور کسی گورے کو کالے پر کوئی فویت نہیں۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

(يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَابِيلَ لِتَعَاوُذُوا طِينَ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ الْفَقُومُ طِينَ اللَّهُ عَلِيمٌ حَبِيبٌ) ۷

تَرْجِمَة: "اے لوگو! ہم نے تم سب کو ایک (عی) مرد و عورت سے پیدا کیا ہے اور اس لئے کہ تم آپس میں ایک دوسرے کو پچانو تمہارے قبیلے اور کنبے بنا دیے ہیں بے شکر اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ باعزت وہ ہے جو سب سے زیادہ ذررنے والا ہے۔ یقین مانو کہ اللہ تعالیٰ دانتا اور باخبر ہے۔"

جس انسان کو معاشرے میں ذلیل سمجھا جا رہا ہے اور جو اسے ذلیل سمجھ رہے ہیں وہوں ایک آدم عَلِيَّةُ الشَّكَارِ، میں کی اولاد ہیں۔

لہذا حیر سمجھ کر کسی کی بات پر توجہ نہ دینا اور کسی کو اہمیت نہ دینا انسانیت کا شیوه نہیں۔

نبی اکرم ﷺ نے اپنے ارشاد مبارک میں بھی اسی بات کی خوب و صاحت کی ہے آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

"اے لوگو! اللہ تعالیٰ نے تم لوگوں سے زمانہ ہبہیت کا فخر اور اپنے آباء اجداد کی وجہ سے سکبر کرنا دور کر دیا ہے، اب دو طرح کے لوگ ہیں۔

ایک وہ جو اللہ کے نزدیک نیک مقنی اور کریم ہیں۔ دوسرے وہ جو اللہ کے نزدیک بدکار، بدجنت اور ذلیل ہیں تمام لوگ آدم کی اولاد ہیں اور

اللہ تعالیٰ نے آدم کو مٹی سے پیدا کیا ہے۔"

جب انسان کو اس کا اصل مقام یاد دلایا جائے تو ہی وہ معاشرے میں دوسرے انسان کا خیال رکھ سکتا ہے۔ اور اس کے مسائل زیادہ اچھے انداز میں بحث کیا جائے، دوسرے کے ذکر، درد اور تکلیف کا احساس کر سکتا ہے۔ کیوں کہ معاشرے میں رہتے ہوئے ہر فرد کے عمل کا اثر دوسرے افراد پر پڑتا ہے گھر میں رہتے ہوئے، بازار میں چلتے ہوئے، خرید و فروخت کرتے ہوئے، یعنی اداروں میں پڑھتے ہوئے یا پڑھاتے ہوئے، انتظامیہ میں کام کرتے ہوئے، عدالتی میں انصاف دیتے یا طلب کرتے ہوئے، تجارت میں لین دین کرتے ہوئے، کارخانے میں انتظام چلاتے یا کام کرتے ہوئے، سفر کرتے ہوئے، سڑک پر گاڑی چلاتے ہوئے یا فٹ پاتھ پر بیدل چلتے ہوئے، دوستوں سے ملتے ہوئے، مخالفین سے بات کرتے ہوئے، یہاں تک کہ بہت سے نجی کام کرتے ہوئے ہر فرد کا دوسرے فرد پر اثر پڑتا ہے، یہ اثر اچھا ہی ہو سکتا ہے اور برا بھی، اس اثر کو اچھا بنانے کے لئے یا اس کے تکلیف وہ اثرات کو کم کرنے کے لئے اسلام نے کچھ اصول اور قوانین بتائے ہیں۔

چنانچہ نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

"الْمُسْلِمُ مِنْ سَلِيمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لَسَانِهِ وَيَدِهِ." ۸

تَرْجِمَة: "کامل مسلمان وہی ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔"

اس حدیث میں نبی اکرم ﷺ نے کامل مسلمان اس شخص کو فرمایا جس کی زبان و ہاتھ سے کسی کو تکلیف نہ پہنچے، یعنی کسی کو تکلیف نہ دینا اور تکلیف سے بچانا اسلام کے کامل ہونے کی نشانی ہے۔

۸ ترمذی، تفسیر: ۱۶۳/۲

۹ بخاری: ۶/۱، کتاب الإيمان

اور رسول کریم ﷺ کا یہ بھی ارشاد ہے: "اللہ کے بندوں کو تکلیف مت پہنچاؤ اور نہ انہیں عار دلانا اور نہ ہی ان کے عیوب تلاش کرنا اس لئے کہ جو اپنے مسلمان بھائی کی پردہ دری کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی پردہ دری فرماتے ہیں یہاں تک کہ گھر بیٹھے اس کو رُسوَا کرتے ہیں۔"

ایسے ہی ارشادات مبارک کے پیش نظر بندے نے کچھ مضامین ساتھیوں کو دیئے اور پھر مولانا اختر علی صاحب (استاذ جامعہ فاروقی) کی زیر نگرانی مولانا محمد جاوید، مولانا ارشد محمود اور مولانا ارشد اقبال (زید مجدد) نے صحیح و ترتیب، عنوانات کی تسبیل، حوالہ جات اور تجزیع احادیث میں تعاون فرمایا فَجَزَّا هُمُ اللَّهُ خَيْرُ الْجَزَاءِ۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ہم سب کو ایک دوسرے کا حق پہچاننے اور ادا کرنے کی توفیق عطا فرمائے کر کسی کو ہم سے تکلیف نہ پہنچے، اس کتاب کی تیاری کے سلسلے میں بندہ اپنے معاونین کا بھی بہت جی دل سے شکریہ ادا کرتا ہے۔ اور دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کو مؤلف، معاونین اور تمام مسلمانوں کے لئے صدقہ جاریہ بنائے۔  
آمین یا ربُّ الْعَلَمِينَ۔

محمد حذیفَ هَبْدُ الْمُجِدِ

۲۳ محرم الحرام ۱۴۲۶ھ ۲۳ فروری ۲۰۰۵ء



## تکلیف سے بچاؤ کا پہلا راستہ

### آداب معاشرت کا لحاظ:

دین کے پانچ شعبوں (عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت، اخلاق) میں سے چوتھے شعبہ یعنی معاشرت سے متعلق کئی احادیث میں ہدایات بیان فرمائی گئی ہیں۔ یوں تو معاشرت کے بے شمار مسائل ہیں لیکن ان مسائل اور آداب کی بنیاد ایک بنیادی اصول اور قاعدة کلیہ ہے۔ اس قاعدة کلیہ کے تحت ہی سارے مسائل آجائے ہیں۔ اگر اس قاعدة کلیہ پر عمل کیا جائے تو معاشرت کے تمام احکامات پر عمل ہو جائے گا اور وہ قاعدة یہ ہے جو اس حدیث میں بیان کیا گیا ہے۔

نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

"تَكْفُ شَرَكَ عَنِ النَّاسِ"۔

ترجمہ: "اپنے شر کو دوسرے لوگوں سے روکو۔"

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

"جُو دنیا میں کسی مسلمان کی تکلیف دو کرے گا آخوند میں اللہ تعالیٰ اس کی تکلیف کو دور فرمادے گا۔"

صرف اسی بنیاد پر اس کی تکلیف کو دور کیا جائے گا کہ اس نے دنیا میں لوگوں کی تکلیف کو دور کیا تھا۔

ایک اور حدیث میں فرمایا: جو شخص اپنے بھائی کی حاجت کے لئے چڑھتا ہو اس کے دس سال کے اعتکاف سے بہتر ہے، جو شخص اللہ کی رضا کے لئے ایک

۱۔ مسلم، کتاب الایمان، باب بیان کون الایمان: ۱/۶۲۔

۲۔ ترمذی، باب ماجاه فی الستر علی المسلم: ۲/۱۶۔

دن انٹکاف کرے، اللہ تعالیٰ اُس شخص اور جہنم کی آگ کے درمیان تین خندقیں ہنا دیتے ہیں، ہر خندق کے درمیان مشرق و مغرب کے فاصلے سے زیادہ فاصلہ ہے۔<sup>۷</sup> معاشرت کے تمام احکام کا خلاصہ یہ ہے کہ آپ کے کسی قول و فعل سے دوسرا کو ادنیٰ تکلیف نہ پہنچے۔ اس سے مراد ناقص تکلیف ہے یعنی کسی کو ناقص تکلیف نہ پہنچے۔ بعض مرتبہ حق کی وجہ سے دوسرا کو تکلیف پہنچتی ہے وہ اس میں داخل نہیں مثلاً قاضی سزا میں جاری کرتا ہے، عدالتوں میں ہاتھ کاٹے جاتے ہیں اور قصاص کے فیضے بھی ہوتے ہیں وغیرہ وغیرہ۔<sup>۸</sup>

### الله والوں کی صحبت:

کسی کو تکلیف سے بچانے کے لئے جتنی باتیں اس کتاب میں مذکور ہیں اگر انہیں عمل میں لانے کی کوشش نہ کی گئی تو کچھ عرصہ بعد بھول جائیں گی اور عمل کرنے کی عادت ایسے ماحول میں رہنے سے پڑتی ہے جہاں ان چیزوں کی پابندی کی جائے، اسی لئے کہا جاتا ہے کہ اللہ والوں کی صحبت میں رہا جائے کیوں کہ وہاں پر عمل کرنے کا ماحول ہوتا ہے۔ اس لئے وہاں رہنے سے اس کی عادت پڑتی ہے، اور یہ عادت بنانے سے زندگی خوش گوار بن جاتی ہے جب کہ اس کی رعایت نہ ررنے کی وجہ سے زندگی جہنم بن جاتی ہے۔

تکلیف سے بچانا ایک ایسا عمل ہے کہ اس میں کچھ کرنا نہیں پڑتا، بل کہ اس میں نہ کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور نہ کرنے کے لئے نہ طاقت کی ضرورت ہے، نہ پیسوں کی، نہ وقت کی اور نہ محنت کی لیکن یہ عمل بڑا ہے اور اس کی فضیلت نبی اکرم ﷺ نے یہ بیان فرمائی: "فَإِنَّهَا صَدَقَةٌ مِنْكَ عَلَى نَفِسِكَ"۔<sup>۹</sup>

<sup>۷</sup> الترغیب والترہیب، الترغیب فی فضاءِ حوانج المسلمين: ۲۶۳/۳

<sup>۸</sup> اسلامی تقریب: ۹۵/۵

<sup>۹</sup> مسلم، کتاب الایمان، باب بیان کون الایمان: ۶۲/۱

"یہ تمہاری طرف سے اپنے اوپر صدقہ ہے۔" اگر آپ اپنے شرکو دوسروں سے روکیں گے تو یہ خود آپ کا اپنی نفس پر صدقہ ہے، گویا کہ آپ نے نفس کی طرف سے صدقہ ادا کر کے اُسے مصائب و آفات سے بچالیا، دوسروں کو تکلیف نہ پہنچانے کا فائدہ خود اپنے آپ کو ہوا۔

### کسی کو تکلیف نہ دینے کے فوائد:

دوسروں کو تکلیف نہ دینے سے کون کون سے فوائد حاصل ہوں گے؟ یہ فوائد

بہت زیادہ ہیں:

- ① بڑے بڑے کبیرہ گناہوں سے بچے رہو گے۔
- ② آخرت کے عذاب سے بچ جاؤ گے۔
- ③ جب اپنے آپ کو اس گناہ سے روکنے کی کوشش کرو گے تو یہ خود ایک نیکی ہے۔

شریعت کا ایک قانون یہ بھی ہے کہ آدمی کے دل میں گناہ کا ارادہ پیدا ہو اور پھر اللہ کے خوف سے اُسے چھوڑ دے تو یہ خود ایک نیک عمل ہے۔ مثلاً یہ خیال آیا کہ تاحرم کو دیکھوں لیکن اللہ کے خوف سے نظریں پیچی کر لیں تو صرف یہ نہیں کہ گناہ نہیں ہوا میں کہ اللہ کے خوف کی وجہ سے اس گناہ کا چھوڑنا خود ایک نیکی ہے جو نامہ اعمال میں لکھی جائے گی۔

اسی طرح آپ کے دل نے چاہا کہ آپ کسی کو گاہی دیں لیکن اللہ کے خوف کی وجہ سے آپ نے اپنی زبان مبارک کو رک لیا تو یہاں دو فائدے حاصل ہوئے، ایک تو یہ کہ بڑے کبیرہ گناہ سے بچ گئے اور دوسرا فائدہ یہ ہوا کہ تمہارے نامہ اعمال میں ایک نیکی کا اضافہ ہو گیا۔

حضور ﷺ کا بیان کردہ یہ حکم اتنا عجیب و غریب ہے کہ اس پر جتنا بھی

اللہ کا شکر کریں کم ہے اس لئے کہ اس میں محنت کچھ نہیں کرنی پڑتی، دولت کچھ نہیں لگائی پڑتی اور بھی کچھ نہیں کرنا پڑتا لیکن فائدہ یہ ہوتا ہے کہ آدمی گناہوں سے بچ جاتا ہے اور نیکوں میں اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے۔

### دنیا جنت بن جائے گی:

اگر لوگ حضور ﷺ کے ارشاد پر عمل کر لیں تو یہ دنیا کی زندگی جنت بن جائے گی۔ ہر شخص اس بات کا اہتمام کرے کہ میرے کسی فعل سے دوسرا کو تکلیف نہ پہنچے۔ ہمارے معاشرے میں ہونے والے کتنے جھگڑے، خواہ، میسیتیں، اذیتیں اور پریشانیاں صرف اسی وجہ سے کھڑی ہوتی ہیں کہ ایک سے دوسرا کو تکلیف پہنچی، جھگڑا کھڑا ہوا، وٹنی پیدا ہو گئی، مقدمہ بازی کا سلسلہ چل پڑا یہاں تک کہ قتل و غارت تک نوبت پہنچ گئی۔

لیکن اگر شروع سے ہی ہر شخص اس بات کا اہتمام کرے کہ اس سے کسی دوسرا کو تکلیف نہ پہنچ تو یہ دنیا جنت بن جائے۔ جنت کے بارے میں یہ شعر مشہور ہے:

— بہشت آنجا کہ آزارے نہ بناشد  
کے ربا کے کارے نہ بناشد

تَرَبَّحَكُمْ ”جنت وہ جگہ ہے جہاں کسی کو کسی سے تکلیف نہیں پہنچے گی اور کسی کو کسی دوسرا سے کوئی سروکار نہ ہو گا۔“

کسی کو تکلیف نہ دینا ایسا عظیم الشان عمل ہے کہ اگر لوگ اس پر عمل کرنے لگیں تو ہر ایک کو اس کی وجہ سے اسی راحت اور آرام ملے کہ اس سے پہلے اسی راحت و آرام کا تصور نہیں کیا ہو گا۔ آج کل ہمارے راحت و آرام کے اندر ایک بہت بڑی رکاوٹ اس حدیث پر عمل نہ کرنا ہے، اور درحقیقت پورے اسلامی معاشرے کا روح

روں اس حدیث کا یہ جملہ ہے کہ ”اپنے شرکوں کو گنوں سے روکو۔“

### امام غزالی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى كَأَخْطَابٍ

امام غزالی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى انسان سے مخاطب ہو کر فرماتے ہیں، جس کا حاصل یہ ہے: اے انسان! تم تو انسان تھے، تمہیں تو جانوروں سے بلند و بالا ہونا چاہئے تھا، لیکن اگر تم نے انسانیت سے گر کر جانور ہی بننا تھا تو پھر گائے، بھیس اور بھیڑ بکری کی طرح بن جاتے کہ تم سے لوگوں کو فائدہ پہنچتا، تکلیفیں نہ پہنچتیں اور اگر یہ نہیں بن سکتے تو پھر ایسے جانور بن جاتے جن سے نہ انسان کو راحت پہنچتی ہے اور نہ نقصان انسان کو نقصان نہیں پہنچاتے لیکن اس سے کم درجے والے جانور یعنی ڈنگ مارنے والے جانور جیسے سانپ اور پھنگوتو شہ بنو۔

یہ تو امام غزالی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کی بات ہے۔ نبی اکرم ﷺ کی حدیث کے اس آخری جملے کا حاصل یہ ہے کہ اگر تم بیان کردہ افضل اعمال میں سے بعض عمل کرنے سے عاجز ہو یا تمام پر عمل کرنا دشوار ہے تو کم از کم اتنا تو کرو کہ لوگوں کو اپنی تکلیفوں سے بچاؤ، یہ خوش گوار زندگی گزارنے کا ایک بہترین نسخہ ہے۔ اللہ رب اعزت ہمیں اس پر عمل کرنے کی توفیق نصیب فرمائے۔ (آمین)

### الاصاف، بھائی اور صلمہ رحمی

بھائی کے کچھ کام ایسے ہوتے ہیں اگر انسان ان پر عمل ہے تو جائے تو تکلیف کے اسباب و ذرائع خود بخود ختم ہو جاتے ہیں، کیوں کہ انسان اگر ثابت اعمال میں مشغول ہو تو اس کا قیمتی وقت منفی اعمال میں ضائع ہونے سے بچ جاتا ہے، انصاف بھائی اور صلمہ رحمی کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ مَا أَنْتُمْ بِهِ أَنْتُمْ تَنْهَاةٌ  
وَيَنْهَا عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ ۝ يَعْظُمُ لَعْلَكُمْ  
تَذَكَّرُونَ ﴿١٣﴾

ترجمہ: "اللہ تعالیٰ انصاف کا، بھلائی کا اور قربات داروں کے ساتھ  
نیک سلوک کرنے کا حکم دیتا ہے۔ اور بے حیائی کے کاموں، ناشائستہ  
حرکتوں اور ظلم و زیادتی سے روکتا ہے، وہ خود تمہیں بصیرت کر رہا ہے کہ تم  
صیحت حاصل کرو۔"

اس آیت میں حق تعالیٰ نے تین چیزوں کا حکم دیا ہے۔ ① عدل ② احسان  
③ اہل قربات کو بخشش، اور تین چیزوں سے منع فرمایا ہے: ① فحش کام ② ہر برا  
کام ③ قلم و تهدی، ان کا شرعی مفہوم اور اس کے حدود کی تشریح یہ ہے:  
پہلا حکم جو اس آیت میں دیا گیا ہو "عدل" ہے اس لفظ کے اصلی اور انوی معنی  
برابر کرنے کے ہیں، اسی کی مناسبت سے حکام کا لوگوں کے نزائی مقدمات میں  
انصاف کے ساتھ فیصلہ عدل کہلاتا ہے، قرآن کریم میں ﴿أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ﴾  
اسی معنی کے لئے آیا ہے، اور اسی لحاظ سے: نما عدل افراط و تفریط کے درمیان اعتدال  
کو بھی کہا جاتا ہے، اور اسی کی مناسبت سے بعض ائمہ تفسیر نے اس جگہ لفظ عدل کی  
تفسیر ظاہر و باطن کی برابری سے کی ہے، یعنی جو قول یا فعل انسان کے ظاہری اعضا  
سے سرزد ہو اور باطن میں بھی اس کا وہی اعتقاد اور حال ہو۔ اصل حقیقت بھی ہے کہ  
یہاں لفظ عدل اپنے عام معنی میں ہے، جو ان سب صورتوں کو شامل ہے، جو مختلف  
ائمه تفسیر سے منقول ہیں، ان میں کوئی تضاد یا اختلاف نہیں۔

علام ابن عربی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

لفظ عدل کے اصلی معنی برابری کرنے کے ہیں، پھر مختلف نسبتوں سے اس کا  
مفہوم مختلف ہو جاتا ہے۔

❶ عدل کا پہلا مفہوم: انسان اپنے نفس اور اپنے رب کے درمیان عدل  
کرے، تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کے حق کو اپنے حق پر اور اس کی  
رضا جوئی کو اپنی خواہشات پر مقدم جانے، اور اس کے احکام کی قیل اور اس کی  
منوعات و مجرمات سے مکمل ابتعاب کرے۔

❷ عدل کا دوسرا مفہوم: آدمی خود اپنے نفس کے ساتھ عدل کا معاملہ کرے، وہ  
یہ ہے کہ اپنے نفس کو ایسی تمام چیزوں سے بچائے جس میں اس کی جسمانی یا روحانی  
ہلاکت ہو، اس کی ایسی خواہشات کو پورانہ کرے جو اس کے لئے انجام کا مرغز ہوں،  
اور قناعت و صبر سے کام لے، نفس پر بلا وجہ زیادہ یو جھٹہ ڈالے۔

❸ عدل کا تیسرا مفہوم: اپنے نفس اور تمام مخلوقات کے درمیان انصاف  
کرے، اس کی حقیقت یہ ہے کہ تمام مخلوقات کے ساتھ خیر خواہی اور ہمدردی کا  
معاملہ کرے، اور کسی ادنیٰ و اعلیٰ معاملہ میں کسی سے خیانت نہ کرے، سب لوگوں کے  
لئے اپنے نفس سے انصاف کا مطالبہ کرے، کسی انسان کو اس کے کسی قول و فعل سے  
غایہ رأی پاہنا کوئی ایذا اور تکلیف نہ پہنچ۔

❹ عدل کا چوتھا مفہوم: جب دو فریق اپنے کسی معاملہ کا محاکمہ اس کے پاس  
لائیں تو فیصلہ میں کسی کی طرف میلان کے بغیر حق کے مطابق فیصلہ کرے۔

❺ عدل کا پانچواں مفہوم: ہر معاملہ میں افراط و تفریط کی راہوں کو چھوڑ کر  
میانہ روی اختیار کرے، ابو عبد اللہ رازی رحمۃ اللہ علیہ نے یہی معنی اختیار کر کے  
فرمایا ہے کہ لفظ عدل میں عقیدہ کا اعتدال، عمل کا اعتدال، اخلاق کا اعتدال سب  
 شامل ہیں۔

امام قرطبی رَحْمَةُ اللَّهِ لِتَعْالَى نے عدل کے مفہوم میں اس تفصیل کا ذکر کر کے فرمایا: یہ تفصیل بہت بہتر ہے، اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس آیت کا صرف لفظ عدل تمام اعمال و اخلاقی حسن کی پابندی اور برے اعمال و اخلاق سے اجتناب کو حاوی اور جامع ہے۔

دوسرا حکم جو اس آیت میں دیا گیا وہ "الاْحْسَان" ہے اس کے اصل لغوی معنی اچھا کرنے کے ہیں، اور اس کی دو فتمیں ہیں۔

- ۱) فعل یا خلق و عادت کو اپنی ذات میں اچھا اور مکمل کرے۔  
 ۲) کسی دوسرے شخص کے ساتھ اچھا سلوک اور عدم معاملہ کر۔  
 کے لئے عربی زبان میں لفظ احسان کے ساتھ حرف الی استعمال  
 تعالیٰ کا ارشاد ہے:

(أَخْسِنْ كَمَا أَخْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ)

**تَرْجِمَة:** جیسے کہ اللہ تعالیٰ نے تیرے ساتھ احسان کیا ہے تو بھی سلوک کر۔

امام قرطجی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے فرمایا: آیت میں یہ لفظ اپنے عام مفہوم کے لئے مستعمل ہوا ہے، اس نے احسان کی دو قسموں کو شامل ہے، پھر پہلی قسم کا احسان یعنی کسی کام کو اپنی ذات میں اچھا کرنا یہ بھی عام ہے عبادات کو اچھا کرنا، اعمال و اخلاق کو اچھا کرنا، معاملات کو اچھا کرنا۔

حضرت جبریل علیہ السلام کی مشہور حدیث میں خود آں حضرت ﷺ نے احسان کے جو معنی بیان فرمائے ہیں، وہ احسان عبادت کے لئے ہے، اس ارشاد کا خلاصہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی عبادت اس طرح کرو کہ گویا تم خدا تعالیٰ کو دیکھ رہے ہو،

اور اگر استھنار کا یہ درجہ نصیب نہ ہو تو اتنی بات کا یقین تو ہر شخص کو ہوتا ہی چاہئے کہ حق تعالیٰ اس کے عمل کو دیکھ رہے ہیں بلے کیوں کہ یہ تو اسلامی عقیدہ کا اہم جزء ہے کہ حق تعالیٰ کریم ہے کائنات کا کوئی ذرہ خارج نہیں رہ سکتا۔

خلاصہ یہ ہے کہ دوسرا حکم اس آیت میں احسان کا آیا ہے، اس میں عبادت کا احسان حدیث کی تشریع کے مطابق بھی داخل ہے، اور تمام اعمال، اخلاق، عادات کا احسان یعنی ان کو مطلوبہ صورت کے مطابق بالکل صحیح و درست کرنا بھی داخل ہے، اور تمام مخلوقات کے ساتھ اچھا سلوک کرنا بھی داخل ہے خواہ وہ مسلمان ہو یا کافر، انسان ہوں یا جیوان۔

امام قرطبی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى نے فرمایا: جس شخص کے گھر میں اس کی بُلی کو اس کی خوراک اور ضروریات نہ ملیں اور جس کے پنجرے میں بند پرندوں کی پوری خبر گیری نہ ہوتی ہو تو وہ کتنی ہی عبادت کرے محسین میں شمار نہیں ہو گا۔

اس آیت میں اول عدل کا حکم دیا گیا پھر احسان کا بعض اہم تفسیر نے فرمایا: عدل تو یہ ہے کہ دوسرے کا حق پورا پورا اس کو دے دے اور اپنا وصول کر لے، نہ کم نہ زیادہ، اور کوئی تکلیف تمہیں پہنچائے تو تھیک اتنی ہی تکلیف تم اس کو پہنچاؤ نہ کم نہ زیادہ۔

احسان یہ ہے کہ دوسرے کو اس کے اصل حق سے زیادہ دو اور خود اپنے حق میں چشم پوشی سے کام لو، کہ کچھ کم ہو جائے تو بخوبی قبول کرو، اسی طرح دوسرا کوئی تمہیں ہاتھ یا زبان سے ایذا پہنچائے تو تم برابر کا انتقام لینے کے بجائے اس کو معاف کر دو، مل کر برائی کا بدال بھلانی سے دو اسی طرح مدل کا حکم تو فرض و واجب کے درجہ میں ہوا اور احسان کا حکم نظری اور تصریح کے طور پر ہوا۔

تیرا حکم جو اس آیت میں دیا گیا ہے وہ ﴿إِنَّمَاٰ ذِي الْقُرْبَى﴾ ہے، انتہاء کے معنی اعطاً یعنی کوئی چیز دینے کے ہیں، اور لفظ قُرْبَى کے معنی قربات اور رشتہ داری کے ہیں، ذی القریبی کے معنی رشتہ دار، ذی رحم، اس جملے کے معنی ہوئے رشتہ دار کو کچھ دینا، یہاں اس کی تصریح نہیں فرمائی کہ کیا چیز دینا ہے، لیکن ایک دوسری آیت میں اس کی صراحت مذکور ہے ﴿وَالَّتَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ﴾۔<sup>۱</sup> ترجمۃ: ”اے ایمان والوں جیسا کہ کوئی گھر میں اپنے گھر کے سوائے تجھے کہ: اے ایمان والوں جیسا کہ کوئی گھر میں اپنے گھر کے سوائے جب تک اجازت نہ لے لو، اور سلام کر لو ان گھروں پر یہ بہتر ہے تمہارے حق میں تاکہ تم یاد رکھو، پھر اگر نہ پاؤ اس میں کسی کو تو اس میں نہ جاؤ جب تک کہ اجازت نہ ملے تم کو اور اگر تم کو جواب ملے کہ لوٹ جاؤ تو لوٹ جاؤ اس میں خوب سخرائی ہے تمہارے لئے اور اللہ جو تم کرتے ہو اس کو جانتا ہے۔“

افسوں ہے کہ شریعتِ اسلام نے جس قدر اجازت طلب کرنے کے معاملے کا اہتمام فرمایا کہ قرآن حکیم میں اس کے مفصل احکام نازل ہوئے اور رسول اللہ ﷺ نے اپنے قول و عمل سے اس کی بڑی تاکید فرمائی، اتنا ہی آج کل مسلمان اس سے غافل ہو گئے۔ لکھے پڑھئے نیک لوگ بھی نہ اس کو کوئی گناہ سمجھتے ہیں نہ اس پر عمل کرنے کی فکر کرتے ہیں۔ دنیا کی دوسری مہذب قوموں نے اس کو اختیار کر کے اپنے معاشرہ کو درست کر لیا تھا مسلمان ہی اس میں سب سے چیخچے نظر آتے ہیں۔ اسلامی احکام میں سب سے پہلے ستی اس حکم میں شروع ہوئی بہر حال اجازت طلب کرنا قرآن کریم کا وہ واجب التعمیل حکم ہے کہ اس میں ذرا سی ستی اور تبدیلی کو بھی حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ اکابر آیت قرآن کے شدید الفاظ سے تعبیر فرمائے ہیں اور اب تو لوگوں نے واقعی ان احکام کو ایسا نظر انداز کر دیا ہے کہ گویا ان کے نزدیک یہ قرآن کے احکام ہی نہیں۔ إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّ إِلَيْهِ رَاجِحُونَ۔

## تکلیف سے بچاؤ کا دوسرا راستہ گھر میں داخل ہوتے وقت اجازت طلب کرنا:

کسی کے گھر میں داخل ہونے سے پہلے یا کسی سے ملاقات کرنے سے پہلے اجازت لینا بہت ضروری ہے، تاکہ کسی کو تکلیف نہ ہو قرآن کریم میں کافی تفصیل کے ساتھ اس مسئلے کو بیان فرمایا گیا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّمَاٰ ذِي الْقُرْبَىٰ لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَىٰ أَهْلِهَا ۖ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ

## اجازت طلب کرنے کی حکمتیں اور اہم مصلحتیں

**۱ پہلی مصلحت:** حق تعالیٰ جل شانہ نے ہر انسان کو جو اس کے رہنے کی وجہ عطا فرمائی خواہ ماکان ہو یا کرایہ وغیرہ پر بہر حال اُس کا گھر اُس کا مسکن کا اصلی مقصد سکون و راحت ہے قرآن عزیز نے جہاں اپنی اس قیمتی نعمت کا ذکر فرمایا ہے اس میں بھی اس طرف اشارہ ہے فرمایا:

﴿جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ بَيْوَنِكُمْ سَكَنًا﴾<sup>۱</sup> یعنی اللہ نے تمہارے گھروں سے تمہارے لئے سکون و راحت کا سامان دیا۔ اور یہ سکون و راحت جب ہی باقی رہ سکتا ہے کہ انسان دوسرے کسی شخص کی مداخلت کے بغیر اپنے گھر میں اپنی ضرورت کے مطابق آزادی سے کام اور آرام کر سکے۔ اس کی آزادی میں خلل ڈالنا گھر کی اصل مصلحت کو فوت کرنا ہے جو بڑی ایذا و تکلیف ہے۔ اسلام نے کسی کو بھی ہاتھ تکلیف پہنچانا حرام قرار دیا ہے۔ اجازت طلب کرنے کے احکام میں ایک بڑی مصلحت لوگوں کی آزادی میں خلل ڈالنے اور ان کی ایذا و رسانی سے بچتا ہے جو ہر شریف انسان کا عقلی فریضہ بھی ہے۔

**۲ دوسری مصلحت:** خود اس شخص کی ہے جو کسی کی ملاقات کے لئے اس کے پاس گیا ہے کہ جب وہ اجازت لے کر شاستہ انسان کی طرح ملے گا تو مخاطب بھی اس کی بات تدری و منزلت سے نہ گا اور اگر اس کی کوئی حاجت ہے تو اس کے پورا کرنے کا داعیہ اس کے دل میں پیدا ہوگا۔ بخلاف اس کے کہ وحشیانہ طرز سے کسی شخص پر بغیر اس کی اجازت کے مسلط ہو گی تو مخاطب اس کو ایک اچاک آنے والی مصیبت سمجھ کر وقتی طور پر نالے سے کام لے گا خیر خواہی کا داعیہ اگر ہوا بھی تو کمزور ہو جائے گا اور اس کو اینہ امام مسلم کا گناہ الگ ہو گا۔

**۳ تیسرا مصلحت:** فواحش اور بے حیاتی کا انساد ہے کہ یہ اجازت کسی کے مکان میں داخل ہو جانے سے یہ بھی احتمال ہے کہ غیر محروم عورتوں پر نظر پڑے اور شیطان دل میں کوئی مرش پیدا کر دے اور اسی مصلحت سے احکام استیزان کو قرآن کریم میں حدیث ناظم وغیرہ احکام کے متصل لا یا گیا ہے۔

**۴ چوتھی مصلحت:** انسان بعض اوقات اپنے گھر کی تنہائی میں کوئی ایسا کام کر رہا ہوتا ہے جس پر دوسروں کو اطلاع کرنا مناسب نہیں سمجھتا۔ اگر کوئی شخص بغیر اجازت کے گھر میں آجائے تو وہ جس چیز کو دوسروں سے پوشیدہ رکھنا چاہتا تھا اس پر مطلع ہو جائے گا۔ کسی کے پوشیدہ راز کو زبردست معلوم کرنے کی قلوچی بھی گناہ اور دوسروں کے لئے موجب ایذا ہے۔ اجازت طلب کرنے کی چند مصلحتیں تو خود آیات مذکورہ میں آگئی ہیں اب کچھ مزید حکمتیں ذکر کی جائیں گی۔

**۵ پہلی حکمت:** ان آیات میں ﴿بَأَيْمَانِ الَّذِينَ أَمْنَوْا﴾ سے خطاب کیا گیا جو مردوں کے لئے استعمال ہوتا ہے مگر عورتیں بھی اس حکم میں داخل ہیں جیسا کہ عام احکام قرآن یہ جس طرح مردوں کو مخاطب کرنے کے لئے آتے ہیں عورتیں بھی اس میں شامل ہوتی ہیں بھرپور مخصوص مسائل کے جن کی خصوصیت مردوں کے ساتھ بیان کر دی جاتی ہے۔ چنانچہ صحابہ کرام کی خواتین کا بھی یہی معمول تھا کہ کسی کے گھر جائیں تو پہلے ان سے اجازت طلب کریں۔ حضرت اُم ایاس رَضِیَ اللہُ تَعَالَیٰ عَنْهَا فرماتی ہیں: ہم چار عورتیں اکثر حضرت صدیقہ عائشہ رَضِیَ اللہُ تَعَالَیٰ عَنْهَا کے پاس جایا کرتی تھیں اور گھر میں جانے سے پہلے ان سے اجازت طلب کرتی تھیں جب وہ اجازت دیتی تو اندر جاتی تھیں۔<sup>۲</sup>

**۶ دوسری حکمت:** اس آیت کے عموم سے معلوم ہوا کہ کسی دوسرے شخص کے گھر میں جانے سے پہلے اجازت طلب کرنے کا حکم عام ہے مرد عورت محروم غیر محروم

۱ تفسیر ابن کثیر: ۳۷۴/۳، النور: ۲۷

بیت و بعید بیت بیت  
سب کو شامل ہے۔ عورت کسی عورت کے پاس جائے یا مرد کسی مرد کے پاس، سب کو اجازت طلب کرنا واجب ہے اسی طرح ایک شخص اگر اپنی ماں اور بہن یا دوسری محض عورتوں کے پاس جائے تو بھی اجازت طلب کرے۔

امام مالک رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے موظاہ میں مرسلاً عطاہ بن یسار رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے روایت کیا ہے: ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے پوچھا کہ کیا میں اپنی والدہ کے پاس جاتے وقت بھی استیذان ضروری ہے انہوں نے فرمایا کہ نہیں۔ این شخص نے کہا یا رسول اللہ میں تو اپنی والدہ ہی کے ساتھ گھر میں رہتا ہوں۔ آپ ﷺ نے فرمایا پھر بھی اجازت لئے بغیر گھر میں نہ جاؤ۔ اس نے پھر عرض کیا یا رسول اللہ میں تو ہر وقت ان کی خدمت میں رہتا ہوں آپ ﷺ نے فرمایا پھر بھی اجازت لئے بغیر گھر میں نہ جاؤ تمہیں یہ بات پسند ہے کہ اپنی والدہ کو نگلی دیکھو اس نے کہا کہ نہیں۔ فرمایا اسی لئے استیذان (اجازت طلب) کرنا چاہئے کیون کہ یہ احتمال ہے کہ وہ گھر میں کسی ضرورت سے ستر کھولے ہوئے ہوں۔<sup>۷</sup>

اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ آیت قرآن میں جو **(غَيْرُ بَيْوَتِكُمْ)** آیا ہے اس میں **بَيْوَتِكُمْ** سے مراد وہ بیوت اور گھر ہیں جن میں انسان تباخ خود ہی رہتا ہو۔ والدین، بہن بھائی وغیرہ اُس میں نہ ہوں۔

**۳۔ تیسرا حکمت:** جس گھر میں صرف پنی یہوی رہتی ہو اس میں داخل ہونے کے لئے اگرچہ اجازت طلب کرنا واجب نہیں مگر مستحب اور ست طریقہ یہ ہے کہ وہاں بھی اچانک بغیر کسی اطلاع کے اندر نہ جائے مل کر داخل ہونے سے پہلے اپنے پاؤں کی آہٹ سے یا کھکار سے کسی طرح پہلے خبر کر دے پھر داخل ہو۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فرماتی ہیں کہ عبد اللہ جب کبھی باہر سے گھر میں آتے تھے تو دروازہ میں کھکار کر پہلے اپنے آنے نے باخبر کر دیتے تھے

<sup>۷</sup> موطا امام مالک، باب فی الاستیذان: ص ۷۲۵

۱۔ تفسیر ابن کثیر: ۳/۳۷۵، النور: ۲۷  
۲۔ تفسیر ابن کثیر: ۳/۳۷۵، النور: ۲۷

تارکہ وہ بہیں کسی الگی حالت میں نہ دیکھیں جو ان کو پسند نہ ہو۔<sup>۸</sup>  
اور اس صورت میں طلب اجازت کا واجب نہ ہونا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ  
اہن جریج نے حضرت عطاء رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے دریافت کیا کہ ایک شخص کو اپنی  
یہوی کے پاس جانے کے وقت بھی استیذان ضروری ہے انہوں نے فرمایا کہ نہیں۔  
اہن کثیر نے اس روایت کو نقل کر کے فرمایا ہے کہ اس سے مراد یہی ہے کہ واجب نہیں  
لیکن مستحب اور اولیٰ وہاں بھی ہے۔<sup>۹</sup>

### اجازت طلب کرنے کا مسنون طریقہ

آیت میں جو طریقہ بتایا گیا ہے ” ہے **(حَتَّى تَسْتَأْسُوا وَتُسْلِمُوا عَلَى أَهْلِهَا)**“ یعنی کسی کے گھر میں اس وقت تک داخل نہ ہو جب تک دو کام نہ کر  
لو، اول استیذان، اس کے لفظی معنی طلب اُس کے ہیں۔ مراد اس سے جمہور مفسرین  
کے نزدیک استیذان یعنی اجازت حاصل کرنا ہے۔ استیذان کو بلطف استیذان ذکر  
کرنے میں اشارہ اس طرف ہے کہ داخل ہونے سے پہلے اجازت حاصل کرنے  
میں مخالف مانوس ہوتا ہے اس کو وحشت نہیں ہوتی۔ دوسرا کام یہ ہے کہ گھر والوں کو  
سلام کرو۔ اس کا مفہوم بعض حضرات مفسرین نے تو یہ لیا کہ پہلے اجازت حاصل کرو  
اور جب گھر میں جاؤ تو سلام کرو۔ قرطبی نے اسی کو اختیار کیا ہے کہ اس مفہوم کے  
اعتبار سے آیت میں کوئی تقدیر تاخیر نہیں پہلے اجازت طلب کی جائے جب اجازت  
مل جائے اور گھر میں جائیں تو سلام کریں۔ اور اسی کو حضرت ابوالیوب الانصاری  
رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ کی حدیث کا متفقی قرار دیا ہے۔ اور علامہ ماوردی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى  
نے اس میں یہ تفصیل کی ہے: اگر اجازت لینے سے پہلے گھر کے کسی آدمی پر نظر پڑے  
جائے تو پہلے سلام کرے پھر اجازت طلب کرے ورنہ پہلے اجازت لے اور جب گھر

۱۔ تفسیر ابن کثیر: ۳/۳۷۵، النور: ۲۷  
۲۔ تفسیر ابن کثیر: ۳/۳۷۵، النور: ۲۷

میں جائے تو سلام کرے مگر عام روایات حدیث سے جو طریقہ مسنون معلوم ہوتا ہے وہ بھی ہے کہ پہلے باہر سے سلام کرے **السلامُ عَلَيْكُمْ** اس کے بعد اپنا نام لے کر کہے کہ فلاں شخص مانا جاتا ہے۔

امام بخاری نے الادب المفرد میں حضرت ابو ہریرہ **رض** سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا: جو شخص سلام سے پہلے استیدان کرے اس کو اجازت نہ دو (کیون کہ اس نے مسنون طریقہ کو چھوڑ دیا)۔<sup>۱</sup>

ابوداؤد کی حدیث میں ہے: نبی عاصم کے ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے اس طرح استیدان کیا کہ باہر سے کہا "اللَّجُّ" کیا میں حکم جاؤں۔ آپ نے اپنے خادم سے فرمایا کہ یہ شخص استیدان کا طریقہ نہیں جانتا باہر جا کر اس کو طریقہ سکھلاؤ کہ یوں کہے "**السلامُ عَلَيْكُمْ أَذْخُلُ**" یعنی کیا میں داخل ہو سکتا ہوں۔ ابھی یہ خادم باہر نہیں گیا تھا کہ اس نے خود حضور ﷺ کے کلمات سن لئے اور اس طرح کہا "**السلامُ عَلَيْكُمْ أَذْخُلُ**"۔ تو آپ نے اندر آنے کی جازت دے دی۔<sup>۲</sup>

نبیق نے شبہ الایمان میں حضرت جابر **رض** سے روایت کی ہے: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "لَا تَأذُنُوا لِمَنْ لَمْ يَنْدَأْ بِالسَّلَامِ" یعنی جو شخص پہلے سلام نہ کرے اس کو اندر آنے کی اجازت نہ دو۔<sup>۳</sup>

اس ارشاد مبارک میں رسول اللہ ﷺ نے دو اصلاحیں فرمائیں۔

<sup>۱</sup> پہلے سلام کرنا چاہئے۔ <sup>۲</sup> اس نے "أَذْخُلُ" کے بجائے "اللَّجُّ" کا لفظ استعمال کیا تھا۔ یہ نامناسب تھا کیون کہ "اللَّجُّ، وَلُؤْجٌ" سے مشتق ہے جس کے معنی

۱۔ روح المعانی: ۱۰/۱۳۴، النور: ۲۷، الادب المفرد: عن ۲۱۷، رقم ۱۸۳

۲۔ ابوداؤد، باب فی الاستیدان: ۲/۴۷

۳۔ فیض القدیر: ۶/۴۹۹، رقم ۹۷۱

کسی بھی جگہ میں گھنے کے ہیں یہ تہذیب الفاظ کے خلاف تھا۔ بہر حال ان روایات سے یہ معلوم ہوا کہ آیت قرآن میں جو سلام کرنے کا ارشاد ہے۔ یہ سلام اجازت طلب کرنا ہے جو اجازت حاصل کرنے کے لئے باہر سے کیا جاتا ہے تاکہ اندر جو شخص ہے وہ متوجہ ہو جائے اور جو الفاظ اجازت طلب کرنے کے لئے کہے گا وہ سن لے۔ گھر میں داخل ہونے کے وقت حسب معمول دوبارہ سلام کرے۔ کسی کے گھر میں داخل ہونے سے قبل اجازت لینے کی حکمتیں اور مصلحتیں بیان ہو چکی ہیں۔ اب مزید کچھ فوائد ذکر کئے جائیں گے جس میں اجازت کے فائدے، آداب اور اس سے متعلق توجیہات بھی شامل ہیں۔

فَإِذَا كَانَ الْمُتَبَّعُونَ<sup>۱</sup>: اجازت لیتے وقت اپنا نام بھی ظاہر کرے: پہلے سلام اور پھر داخل ہونے کی اجازت لینے کا جو بیان اور احادیث سے ثابت ہوا اس میں بہتر یہ ہے کہ اجازت لینے والا خود اپنا نام لے کر اجازت طلب کرے جیسا کہ حضرت فاروق عظم کامل تھا کہ انہوں نے آس حضرت ﷺ کے دروازہ پر آکر یہ الفاظ کہے۔ "**السلامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَيْدُخُلُ عُمَرٌ**"، یعنی سلام کے بعد کہا کہ کیا عمر داخل ہو سکتا ہے۔<sup>۲</sup>

صحیح مسلم میں ہے کہ حضرت ابو موسیٰ اشعری **رض** حضرت مر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس گئے تو اجازت طلب کرنے کے لئے یہ الفاظ فرمائے۔ "**السلامُ عَلَيْكُمْ هَذَا أَبُو مُوسَى السَّلَامُ عَلَيْكُمْ هَذَا الْأَشْعَرِيُّ**"۔<sup>۳</sup>

اس میں بھی پہلے اپنا نام ابو موسیٰ بتلا یا پھر مزید وضاحت کے لئے اشعری کا ذکر کیا۔ اور یہ اس لئے کہ جب تک آدمی اجازت لینے والے کو پہچانے نہیں تو جواب دینے میں تشویش (ذہنی تکلیف) ہو گی۔ اس تشویش سے بھی مقاطب کو پہچانا چاہئے۔

۱۔ ابوداؤد، کتاب الادب: ۲/۳۵۱

۲۔ مسلم، باب الاستیدان: ۲/۲۱۱

روایات مذکورہ سے یہ بھی ثابت ہوا کہ اجازت طلب کرنے کا یہ طریقہ بھی  
باز ہے کہ دروازہ پر دستک دے دی جائے بشرطیک ساتھ ہی اپنا نام بھی ظاہر کر کے  
111۔ اجائے کہ فلاں شخص ملنا چاہتا ہے۔

**تیار کرنا** میں اسکے لئے اپنے ساتھ ملائیں۔

لیکن اگر دستک ہو تو اتنی زور سے نہ دے کہ جس سے سننے والا گھبرا اٹھے بل کہ متوسط انداز سے دے جس سے اندر تک آواز تو چلی جائے لیکن کوئی تختی ظاہر نہ ہو۔ جو لوگ رسول اللہ ﷺ کے دروازہ پر دستک دیتے تھے تو ان کی عادت یہ تھی کہ اخشاں سے دروازہ دستک دئے تاکہ حضور ﷺ کو تکلیف نہ ہو۔

جو شخص استینیان کے مقصد کو سمجھ لے کہ اصل اُس سے استیناس ہے یعنی مخاطب کو مانوس کر کے اجازت حاصل کرنا وہ خود بخود ان سب چیزوں کی رعایت کو ضروری سمجھے گا جن چیزوں سے مخاطب کو تکلیف ہو اُس سے بچے گا۔ اپنا نام ظاہر کرے اور دستک دے تو متوسط انداز سے دے یہ سب چیزیں اُس میں شامل ہیں۔

**فَإِنَّمَا مُنْهَبٌ** ③: اجازت کے لئے جدید طریقوں کا استعمال:

آج کل اکثر لوگوں کی تو اجازت طلب کرنے کی طرف کوئی توجہ ہی باقی نہیں رہی جو صریح ترک واجب کا گناہ ہے اور جو لوگ استینی ان کرتا چاہیں اور مسنون طریقہ کے مطابق باہر سے پہلے سلام کریں پھر اپنا نام بتانا کر اجازت لیں، ان کے لئے اس زمانے میں بعض دشواریاں یوں بھی پیش آتی ہیں کہ عموماً مخاطب جس سے اجازت لیتا ہے وہ دروازہ سے ڈور ہے، وہاں تک سلام کی آواز اور اجازت لینے کے الغاظ کا پہنچنا مشکل ہے اس لئے یہ سمجھ لیتا چاہئے کہ اصل واجب یہ بات ہے کہ بغیر اجازت کے گھر میں داخل نہ ہو۔

اچازت لینے کے طریقے ہر زمانے اور ہر ملک میں مختلف ہو سکتے ہیں، ان میں

اس معاملہ میں سب سے برا وہ طریقہ ہے جو بعض لوگ کرتے ہیں کہ باہر سے ندر داخل ہونے کی اجازت مانگی اپنا نام ظاہر نہیں کیا۔ اندر سے مخاطب نے پوچھا کون صاحب ہیں تو جواب میں یہ کہہ دیا کہ میں ہوں، کیوں کہ یہ مخاطب کی بات کا جواب نہیں، جس نے اول آواز سے نہیں پہچانا وہ میں کے لفظ سے کیا پہچانے گا۔

خطیب بغدادی نے اپنی جامع میں علی بن عاصم و آٹھی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ میں بھی اپنے مکالمہ کا اعلان کیا ہے کہ وہ بصرہ گئے تو حضرت مسیحہ ابن شعبہ رَضْوَانَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ میں ملاقات کو حاضر ہوئے۔ دروازہ پر دستک دی، حضرت مسیحہ و رَضْوَانَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَیْهِ میں اندر سے پوچھا کون ہے تو جواب دیا "آتا" (یعنی میں ہوں)

تو حضرت میرے نے فرمایا کہ میرے دوستوں میں تو کوئی بھی ایسا نہیں جس کا  
نام "آنا" ہو پھر باہر تشریف لائے اور ان کو حدیث سنائی: ایک روز حضرت جابر بن  
عبداللہ رضوانہ تعالیٰ آں حضرت ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور  
اجازت لینے کے لئے دروازہ پر دستک دی۔ آں حضرت ﷺ نے اندر سے  
پوچھا کون صاحب ہیں؟ تو جابر رضوانہ تعالیٰ نے سبی لفظ کہد دیا "آنا" یعنی میں  
ہوں۔ آپ نے بطور زجر و تعبیر کے فرمایا "آنا آنا" یعنی "آنا آنا" کہنے سے کیا حاصل  
ہے اس سے کوئی پہچانا نہیں جاتا۔

**فایلہ نمبر ۲:** دستک کے بعد خاموشی خلاف ادب ہے:  
 اس سے بھی زیادہ برائی طریقہ ہے جو آج کل بہت سے لکھے چڑھے لوگ بھی استعمال کرتے ہیں کہ دروازہ پر دستک دی جب اندر سے پوچھا گیا کہ کون صاحب ہیں تو خاموش کھڑے ہیں کوئی جواب ہی نہیں دیتے۔ یہ مخاطب کو تشویش میں ڈالنے اور ایذا پہنچانے کا بدترین طریقہ ہے جس سے استینڈن کی مصلحت ہی فوت ہو جاتی ہے۔

سے ایک طریقہ دروازہ پر دستک دینے کا تو خود روایات حدیث سے ثابت ہے اسی طرح جو لوگ اپنے دروازوں پر سختی لگایتے ہیں اس سختی کا بجا دینا بھی واجب استیندان کی ادائیگی کے لئے کافی ہے۔ بشرطیکہ سختی کے بعد اپنا نام بھی اسی آواز سے ظاہر کر دے جس کو مفاظت بن لے۔

اس کے علاوہ اور کوئی طریقہ جو کسی جگہ راجح ہو اس کا استعمال کر لینا بھی جائز ہے آج کل جوشانخی کارڈ کا رواج یورپ سے چلا ہے یہ رسم اگرچہ الی یورپ نے جاری کی مگر اجازت لینے کا مقصد اس میں بہت اچھی طرح پورا ہو جاتا ہے کہ اجازت دینے والے کو اجازت چاہنے والے کا پورا نام و پتہ اپنی جگہ بیٹھے ہوئے بغیر کسی تکلیف کے معلوم ہو جاتا ہے اس لئے اس کو اختیار کر لینے میں کوئی مشاکل نہیں۔

### فَإِذَا لَمْ يَكُنْ مُتَبَعِّنْ ⑤: ملاقات کا اصرار نہ کرے:

اگر ایک شخص نے دوسرے شخص سے اندر آنے کی اجازت مانگی اور اس نے جواب میں کہہ دیا کہ اس وقت ملاقات نہیں ہو سکتی لوٹ جائے تو اس سے برائیں ماننا چاہئے کیوں کہ ہر شخص کے حالات اور اس کے معتقدات مختلف ہوتے ہیں بعض وقت وہ مجبور ہوتا ہے باہر نہیں آ سکتا آپ کو اندر بala سکتا ہے تو ایسی حالت میں اس کے عذر کو قبول کرنا چاہئے۔ آیت مذکورہ میں یہی ہدایت ہے «وَإِنْ قَبِيلَ لَكُمْ أَرْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكى لَكُمْ» یعنی جب آپ سے کہا جائے کہ اس وقت لوٹ جائیں تو آپ کو خوش دلی سے لوٹ جانا چاہئے اس سے برائیا وہیں جم کر بیٹھ جانا دونوں چیزیں درست نہیں بعض حضرات سلف سے منقول ہے کہ وہ فرماتے تھے کہ میں عمر بھر اس تمنا میں رہا کہ کسی کے پاس جا کر اندر آنے کی اجازت طلب کروں اور وہ مجھے یہ جواب دے کہ لوٹ جاؤ تو میں اس حکم قرآن کی قیمت کا ثواب حاصل کروں مگر عجیب اتفاق ہے کہ مجھے کبھی یہ نعمت فیض نہ ہوئی۔

شریعت اسلام نے حسن معاشرت کے آداب سمجھا ہے اور سب کو ایذا و تکلیف سے بچانے کا دو طرفہ معتدل نظام قائم فرمایا ہے اس آیت میں جس طرح آنے والے کو یہ ہدایت دی گئی ہے کہ اگر استیندان کرنے پر آپ کو اجازت نہ ملے اور کہا جائے کہ اس وقت لوٹ جاؤ تو کہنے والے کو معدود سمجھو اور خوش دلی کے ساتھ وہ اپنے لوٹ جاؤ ہرانہ مانو۔

ای طرح ایک حدیث میں اس کا دوسرا رخ اس طرح آیا ہے: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "إِنَّ لِرَؤُوفَكَ عَلَيْكَ حَقًا" یعنی جو شخص آپ سے ملاقات کے لئے آئے اس کا بھی آپ پر حق ہے یعنی اس کا یہ حق ہے کہ اس کو اپنے پاس بنا دیا باہر آ کر اس سے ملو، اس کا اکرام کرو، بات سنو بلاؤ کسی شدید مجبوری اور عذر کے ملاقات سے انکار نہ کرو۔

**فَإِذَا لَمْ يَكُنْ مُتَبَعِّنْ ⑥: انتظار کے بعد جواب نہ آئے تو لوٹ جائے:**  
اگر کسی کے دروازے پر جا کر اجازت طلب کی اور اندر سے کوئی جواب نہ آیا تو سنت یہ ہے کہ دوبارہ پھر اجازت طلب کرے اور پھر بھی جواب نہ آئے تو تیری مرتبہ کرے۔ اگر تیری مرتبہ بھی جواب نہ آئے تو اس کا حکم وہی ہے جو ارجاعُوا کا ہے۔ یعنی لوٹ جانا چاہئے۔

کیوں کہ تین مرتبہ کہنے سے تقریباً یہ تو متعین ہو جاتا ہے کہ آوازن لی مگر یا تو وہ شخص ایسی حالت میں ہے کہ جواب نہیں دے سکتا مثلاً نماز پڑھ رہا ہے یا بیت الحمام میں ہے یا غسل کر رہا ہے اور یا پھر اس کو اس وقت مانا منظور نہیں وہ توں حالتوں میں وہیں تھے رہنا اور مسلسل دستک وغیرہ دیتے رہنا بھی موجب ایذا ہے جس سے بچنا واجب ہے، اور اجازت مانگنے کا اصل مقصد ہی ایذا سے بچنا ہے۔

حضرت ابو سعید خدری رضوی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ بخاری، باب حق القیفیہ ۹۵/۲

صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے فرمایا: "إِذَا اسْتَأْذَنَ أَحَدُكُمْ ثَلَاثًا فَلَمْ يُؤْذَنْ لَهُ فَلَا يُرْجِعُهُ تَرْحِمَةً: "جب کوئی آدمی تین مرتبہ استیزان (اجازت طلب) کرے اور کوئی جواب نہ آئے تو اس کو لوت جانا چاہئے۔"

مسند احمد میں حضرت انس رضویؑ سے روایت ہے: ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے عبادہ مکان پر تشریف لے گئے اور سنت کے مطابق باہر سے استیزان کے لئے سلام کیا。 اللَّمَّا عَلَيْكُمْ حَضَرَ سعد بن عبادہ نے سلام کا جواب تو دیا مگر آہستہ کہ حضور نہ شیش، آپ نے دوبارہ اور پھر سد بارہ سلام کیا۔

حضرت سعد رضویؑ سنت سے اور آہستہ جواب دیتے رہے۔ تین مرتبہ ایسا کرنے کے بعد آپ لوت گئے جب سعد رضویؑ سے زیادہ سے دیکھا کہ اب آواز نہیں آرہی تو مگر سے نکل کر پیچھے دوڑے اور یہ عذر پیش کیا کہ یا رسول اللہ میں نے ہر مرتبہ آپ کی آواز سنی اور جواب بھی دیا مگر آہستہ دیا تاکہ زبان مبارک سے زیادہ سے زیادہ سلام کے الفاظ میرے بارے میں تکمیل ہو۔ میرے لئے موبیب برکت ہوگا (آپ نے ان کو طریقہ سنت بتلا دیا کہ تین مرتبہ جواب نہ آنے پر لوت جانا چاہئے) اس کے بعد حضرت سعد آں (حضرت جعفر علیہ السلام) کو اپنے گھر ساتھ لے گئے انہوں نے کچھ مہمانی کی، آپ نے اس کو قبول فرمایا۔

حضرت سعد رضویؑ کا یہ عمل غلبہ عشق و محبت کا اثر تھا کہ اس وقت ذہن اس طرف نہ گیا کہ سردار دو عالم دروازے پر تشریف فرمائیں مجھے فرا جا کر ان کے قدم چوم لئے چاہئیں بل کہ ذہن اس طرف متوجہ ہو گیا کہ آپ کی زبان مبارک سے اللَّمَّا عَلَيْکُمْ جتنی مرتبہ زیادہ نکلے گا میرے لئے زیادہ مفید ہوگا۔ بہر حال

۱۔ بخاری، باب التسلیم: ۹۲۳/۲

۲۔ مسند احمد: ۱۳۸/۳، رقم الحدیث: ۱۱۹۹۸

اس سے یہ مسئلہ ثابت ہو گیا کہ تین مرتبہ اجازت طلب کرنے کے بعد جواب نہ آئے تو سنت یہ ہے کہ لوت جائے وہیں جم کر بینہ جانا خلاف سنت اور مخاطب کے لئے تکلیف کا باعث ہے کہ اس شخص کو باہر لٹکنے پر مجبور کرنا ہے۔

یہ حکم اس وقت ہے جب کہ سلام یا دستک وغیرہ کے ذریعہ اجازت حاصل کرنے کی کوشش تین مرتبہ کر لی ہو کہ اب وہاں جم کر بینہ جانا موجب آیہ ہے۔

فَإِذَا لَمْ يَكُنْ<sup>۲</sup> عَالِمًا بِهِ<sup>۱</sup> دَرْوازَةُ الْمَسْكُونَ<sup>۲</sup> مَفْتُولَةٌ<sup>۱</sup> بِغَيْرِ دَسْكٍ دَيْيَ<sup>۲</sup>  
انتظارَكُنَا:

اگر کوئی شخص کسی عالم یا بزرگ کے دروازہ پر بغیر اجازت مانگے اور بغیر ان کو اطلاع دیئے ہوئے انتظار میں بیٹھا رہے کہ جب اپنی فرصت کے مطابق باہر تشریف لاہیں گے تو ملاقات ہو جائے گی یہ آداب کے خلاف نہیں بل کہ میں ادب ہے، خود قرآن کریم نے لوگوں کو یہ ہدایت دی ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب گھر میں ہوں تو ان کو آواز دے کر بلانا ادب کے خلاف ہے بل کہ لوگوں کو چاہئے کہ انتظار کریں جس وقت آپ خود اپنی ضرورت کے مطابق باہر تشریف لاہیں اس وقت ملاقات کریں۔ آیت یہ ہے:

﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتَّىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ﴾<sup>۱</sup>

تَرْحِمَةً: "اگر یہ لوگ یہاں تک صبر کرتے کہ آپ (خود) ان کے پاس آ جاتے تو سبیل ان کے لئے بہتر ہوتا۔"

حضرت ابن عباس رضویؑ فرماتے ہیں:

میں بعض اوقات کسی انصاری صحابی کے دروازہ پر پورے دو پھر انتظار کرتا رہتا تھا کہ جب وہ باہر تشریف لاہیں تو ان سے کسی حدیث کی تحقیق کروں اور اگر میں ان سے ملنے کے لئے اجازت مانگتا تو وہ ضرور مجھے اجازت دے دیتے مگر میں اس کو

خلاف ادب سمجھتا تھا اس لئے انتشار کی مشقت گوارا کرتا۔

خلاف ادب سمجھتا تھا اس لئے انتشار کی مشقت گوارا کرتا۔

## تکلیف سے بچاؤ کا تیسرا راستہ

کسی کامنڈاق اڑانے اور برے القابات دینے سے بچئے:

ہر انسان اپنے بارے میں یہ سوچتا ہے کہ کوئی بھی شخص اُسے برے لقب سے نہ پکارے اور نہ نمانڈاق اڑائے، کیوں کہ ایسا کرنے پر اسے بہت تکلیف ہوتی ہے اور اس عمل کو وہ اپنی توہین سمجھتا ہے۔ یہ ایک فطری بات ہے۔ لیکن جب یہ شخص کسی سے مخاطب ہوتا ہے تو اسے یہ باتیں یاد نہیں رہتیں، ان باتوں کو وہ بھول جاتا ہے کیوں کہ ہر شخص صرف اپنی تکلیف کو محسوس کر سکتا ہے وہرے کی تکلیف کا اندازہ نہیں لگا سکتا۔

اگر ہر شخص ایک دوسرے کی تکلیف کو محسوس کرے، جو باقی اپنے لئے پسند کرتا ہے وہ دوسروں کے لئے بھی پسند کرے اور جن باتوں میں اپنی توہین سمجھتا ہے ان میں دوسروں کی بھی توہین سمجھے تو اس سے ایک پاک صاف، صحت مند اور ہمدرد معاشرہ تشكیل دیا جا سکے گا۔ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے ایک دوسرے کامنڈاق اڑانے اور برے القابات لگانے سے منع فرمایا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخِرُ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يُكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِّنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يُكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ ۚ وَلَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا تَنَاهِرُوا بِالْأَنْقَابِ ۖ بِنُسْكِ الْإِسْمِ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ ۚ وَمَنْ لَمْ يَتَبَّعْ فَأُولَئِكَ هُمُّ﴾

لئے سنن الدارمي، باب الرحلة في طلب العلم: ۱۵۱/۱، معارف القرآن: ۶/۲۸۶، تا ۳۹۱

ترجمہ: "اے ایمان والو! کوئی جماعت دوسری جماعت سے محض اپن نہ کرے، ممکن ہے کہ یہ اس سے بہتر ہو اور نہ عورتیں عورتوں سے، ممکن ہے کہ یہ ان سے بہتر ہوں، اور آپس میں ایک دوسرے کو عیب نہ لگا دو، اور نہ کسی کو برے لقب دو، ایمان کے بعد فتنہ برانام ہے۔ اور جو لوگ توبہ نہ کریں وہی ظالم لوگ ہیں۔"

ذکر: آیت میں اشخاص و افراد کے باہمی حقوق و آداب معاشرت کا ذکر ہے اس میں تن چیزوں کی ممانعت فرمائی گئی ہے۔  
 ① کسی مسلمان کے ساتھ تمسخر و استہزاہ کرنا۔  
 ② کسی پر طمعت زدنی کرنا۔

③ کسی کو ایسے لقب سے ذکر کرنا جس سے اس کی توہین ہوتی ہو یا وہ اُسے برما نتا ہو۔

① چلی چیز جس کی ممانعت اس آیت میں کی گئی ہے وہ تمسخر (کسی کامنڈاق اڑانا) ہے۔ امام قرطبی نے فرمایا کہ کسی شخص کی تحیر و توہین کے لئے اس کے کسی عیب کو اس طرح ذکر کرنا جس سے لوگ ہٹنے لگیں اس کو سخنی، تمسخر اور استہزاہ کہا جاتا ہے۔ یہ استہزاہ جیسے زبان سے ہوتا ہے ایسے ہی ہاتھ پاؤں وغیرہ سے اس کی نقل اتنا نے یا اشارہ کرنے سے بھی ہوتا ہے اور اس طرح بھی کہ اس کا کام من کر بطور تحیر کے قبیلی اڑانی جائے اور بعض حضرات نے فرمایا کہ سخن و تمسخر کسی شخص کے ساتھ اس کا ایسی طرح ذکر کرنا ہے کہ اس سے لوگ ہنس پڑیں اور یہ سب چیزیں قرآن کریم کی وضاحت کی وجہ سے حرام ہیں۔

الحجرات: ۱۱

قوطبی: ۲۳۳/۸، الحجرات: ۱۱

سخریہ کی ممانعت کا قرآن کریم نے اتنا اہتمام فرمایا کہ اس میں مردوں کو الگ مخاطب فرمایا عورتوں کو الگ، مردوں کو لفظ قوم سے تعبیر فرمایا، کیوں کہ اصل میں یہ لفظ مردوں ہی کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ اگرچہ مجاز ا تو سعا عورتوں کو اکثر شامل ہو جاتا ہے اور قرآن کریم نے عموماً لفظ قوم مردوں عورتوں دونوں ہی کے لئے استعمال کیا ہے مگر یہاں لفظ قوم خاص مردوں کے لئے استعمال فرمایا۔

اس کے بالمقابل عورتوں کا ذکر لفظ نساء سے فرمایا اور دونوں میں یہ ہدایت فرمائی کہ جو مرد کسی دوسرے مرد کے ساتھ استہزاء و تمسخر (نہی، مذاق) کرتا ہے اس کو کیا خبر ہے کہ شاید وہ اللہ کے نزدیک استہزاء کرنے والے سے بہتر ہو، اسی طرح جو عورت کسی دوسری عورت کے ساتھ استہزاء تمسخر کا معاملہ کرتی ہے اس کو کیا خبر ہے شاید وہی اللہ کے نزدیک اس سے بہتر ہو۔

قرآن میں مردوں کا مردوں کے ساتھ اور عورتوں کا عورتوں کے ساتھ استہزاء کرنے اور اس کی حرمت کا ذکر فرمایا حالانکہ کوئی مرد کسی عورت کے ساتھ یا کوئی عورت کسی مرد کے ساتھ استہزاء کرے تو وہ بھی اس حرمت میں داخل ہے مگر اس کا ذکر نہ کرنے سے اشارہ اس طرف ہے کہ عورتوں اور مردوں کا اختلاط ہی شرعاً ممنوع اور مذموم ہے جب اختلاط نہیں تو تمسخر کا تحقیق ہی نہیں ہوگا۔

حاصل آیت کا یہ ہے کہ اگر کسی شخص کے بدن یا صورت یا قد و قامت وغیرہ میں کوئی عیب نظر آئے تو کسی کو اس پر ہنسنے یا استہزاء کرنے کی جرأت نہیں کرنی چاہئے کیوں کہ اسے معلوم نہیں کہ شاید وہ اپنے صدق و اخلاص کے سبب اللہ کے نزدیک اس سے بہتر اور افضل ہو۔

اس آیت کو سن کر سلف صالحین کا حال یہ ہو گیا تھا کہ عمر بن شرحبیل نے فرمایا: میں اگر کسی شخص کو بکری کے تھنوں سے منہ لگا کر دووڑھ پیتے دیکھوں اور اس پر مجھے بھی آجائے تو میں ڈرتا ہوں کہ کہیں میں بھی ایسا ہی نہ ہو جاؤں۔ حضرت عبداللہ بن

مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ میں اگر کسی کتنے کے ساتھ بھی استہزاء کروں تو مجھے ڈر ہوتا ہے کہ میں خود کتابہ بنادیا جاؤں۔<sup>۱</sup>

مسند احمد میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ مسلمانوں کی صورتوں اور ان کے مال و دولت پر نظر نہیں فرماتا بل کہ ان کے قلوب اور اعمال کو دیکھتا ہے امام قرطبی رحمہم اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اس حدیث سے ایک ضابطہ اور اصل یہ معلوم ہوئی کہ کسی شخص کے معاملہ نے فرمایا: اس حدیث سے ایک ضابطہ اور اصل یہ معلوم ہوئی کہ کسی شخص کے معاملہ میں اس کے ظاہری حال کو دیکھ کر کوئی قطعی حکم لگا دینا درست نہیں، کیوں کہ ہو سکتا ہے کہ جس شخص کے ظاہری اعمال و افعال کو ہم بہت اچھا سمجھ رہے ہیں اللہ تعالیٰ جو اس کے باطنی حالات اور قلبی کیفیات کو جانتا ہے وہ شخص اللہ تعالیٰ کے نزدیک مذموم ہو اور جس شخص کے ظاہری حال اور اعمال ہرے ہیں ہو سکتا ہے کہ اس کے باطنی حالات اور قلبی کیفیات اس کے اعمال بد کا کفارہ ہے جائیں اس لئے جس شخص کو حیر و ذلیل سمجھتے کی اجازت نہیں۔<sup>۲</sup>

**۱** دوسری چیز جس علی ممانعت اس آیت میں کی گئی ہے۔ وہ لمُزْ ہے، لمز کے معنی کسی میں عیب نکالنے اور عیب ظاہر کرنے یا عیب پر طعنہ زدنی کرنے کے ہیں آیت میں ارشاد فرمایا (لَا تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ) یعنی تم اپنے عیب نہ نکالو۔ یہ ارشاد ایسا ہی ہے جیسے قرآن کریم میں ہے (لَا تَنْقِتُلُوا أَنفُسَكُمْ) جس کے معنی یہ ہیں کہ تم اپنے آپ کو قتل نہ کرو۔

دونوں جگہ اپنے آپ کو قتل کرنے یا اپنے عیب نکالنے سے مراد یہ ہے کہ تم آپس میں ایک دوسرے کو قتل نہ کرو، ایک دوسرے کو طعنہ نہ دو۔ اس عنوان سے تعبیر

۱۔ قرطبی: ۸/۲۲۳، الحجرات: ۱۱

۲۔ مسند احمد: ۵۳۹/۲، رقم الحدیث: ۱۰۵۷۶

۳۔ قرطبی: ۸/۲۲۴، الحجرات: ۱۱

۴۔ النساء: ۲۹

کرنے میں حکمت یہ بتانا ہے کہ کسی دوسرے کو قتل کرنا ایک حیثیت سے اپنے آپ ہی کو قتل کرنا ہے۔

کیوں کہ اکثر تو ایسا ہو ہی جاتا ہے کہ ایک نے دوسرے کو قتل کیا ووسرے کے حمایتی لوگوں نے اس کو قتل کر دیا، اور اگر یہ بھی نہ ہو تو اصل بات یہ ہے کہ مسلمان سب بھائی ہیں اپنے بھائی کو قتل کرنا گویا خود اپنے آپ کو قتل کرنا اور بے دست و پابنانا ہے سبکی معنی یہاں ﴿لَا تَلْمِعُوا النُّفَسَكُم﴾ میں ہیں کہ تم جو دوسروں کے عیب نکالو اور طعنہ دو تو یاد رکھو کہ عیب سے کوئی انسان عادۃ خالی نہیں ہوتا، تم اس کے عیب نکالو گے تو وہ تمہارے عیب نکالے گا جیسا کہ بعض علماء نے فرمایا: "وَفِينَكُمْ عُبُوٰتٌ وَلِلنَّاسِ أَغْيُّنُ" یعنی تم میں بھی کچھ عیوب ہیں اور لوگوں کی آنکھیں ہیں جو ان کو دیکھتی ہیں تم کسی کے عیب نکالو گے اور طعنہ زنی کرو گے تو وہ تم پر یہی عمل کریں گے اور بالفرض اگر اس نے صبر بھی کیا تو بات وہی ہے کہ اپنے ایک بھائی کی بدناہی اور تذلیل پر غور کریں تو اپنی ہی تذلیل و تختیر ہے۔

علماء نے فرمایا ہے: انسان کی سعادت اور خوش نصیبی اس میں ہے کہ اپنے عیوب پر نظر رکھ کے اُن کی اصلاح کی ٹکر میں لگا رہے اور جو ایسا کرے گا اس کو دوسروں کے عیب نکالنے اور بیان کرنے کی فرستہ ہی نہیں ملے گی۔ ہندوستان کے آخری مسلمان بادشاہ ظفر نے خوب فرمایا ہے ۔

نہ تھی حال کی جب ہمیں اپنی خبر رہے دیکھتے لوگوں کے عیب و بہر

پڑی اپنی براشیوں پر جو نظر، تو جہان میں کوئی برا شہ رہا

۲ تیسری چیز جس کی آیت میں ممافحت کی گئی ہے وہ کسی دوسرے کو برے لقب سے پکارنا ہے، جس سے وہ ناراض ہوتا ہو۔ چیزیں کسی کو لگانہ، لوٹا، یا اندھا، کاتا کہہ کر پکارنا یا ایسے نام سے کسی کا ذکر کرنا جو اس کی تختیر کے لئے استعمال کیا جاتا ہو یہ سب

برے لقب میں شامل ہیں۔ حضرت ابو جیرہ انصاری رضوی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا: یہ آیت ہمارے بارے میں نازل ہوئی ہے کیوں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں تشریف لائے تو ہم میں اکثر آدمی ایسے تھے جن کے دو یا تین نام مشہور تھے اور ان میں سے بعض نام ایسے تھے جو لوگوں نے اس کو عار دلانے اور تحریر و توہین کے لئے مشہور کر دیے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ معلوم نہ تھا بعض ادوات وہی برائی نام لے کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کو خطاب کرتے تو صحابہ عرض کرتے کہ یا رسول اللہ وہ اس نام سے ناراض ہوتا ہے اُس پر یہ آیت نازل ہوئی۔

حضرت ابن عباس رضوی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ آیت میں "تَنْبِرُ بِالْقَاتَبِ" سے مراد یہ ہے کہ کسی شخص نے کوئی گناہ یا براعمل کیا ہو اور پھر اس سے تائب ہو گیا ہو اس کے بعد اس کو اس برے عمل کے نام سے پکارنا، مثلاً چور، زانی یا شرابی وغیرہ۔ جس نے چوری، زنا، شراب سے توبہ کر لی ہو اس کو اس پچھلے عمل سے عار دلانا اور تحریر کرنا حرام ہے۔ حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو شخص کسی مسلمان کو ایسے گناہ پر عار دلانے جس سے اُس نے توبہ کر لی ہے تو اللہ نے اپنے ذمہ لے لیا ہے کہ اس کو اسی گناہ میں پتلا کر کے ڈینا و آخرت میں رسو اکرے گا۔

### پہچان کی غرض سے بعض القابات سے پکارنا جائز ہے:

بعض لوگوں کے ایسے نام مشہور ہو جاتے ہیں جو فی نفس برے ہیں مگر وہ بغیر اُس لفظ کے پہچانا ہی نہیں جاتا تو اس کو اس نام سے ذکر کرنے کی اجازت پر علماء کا اتفاق ہے بشرطیکہ ذکر کرنے والے کاقصد اس سے تحریر و تذلیل کا نہ ہو جیسے بعض محدثین کے نام کے ساتھ اعرج یا احدب مشہور ہے اور خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک صحابی کو جس کے ہاتھ نبٹا زیادہ طویل تھے ذوالیدین کے نام سے تعبیر فرمایا

ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مبارک رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے دریافت کیا گیا کہ اسنادِ حدیث میں بعض ناموں کے ساتھ کچھ ایسے القاب آتے ہیں مثلاً حید الطولی، سلیمان الاعش، مروان الاصغر، وغیرہ، تو کیا ان القاب کے ساتھ ذکر کرنا جائز ہے؟ آپ نے فرمایا: ”جب تمہارا قصد اس کا عیب بیان کرنے کا ہو بل کہ اس کی پیچان پوری کرنے کا ہو تو جائز ہے۔“

### اچھے القابات سے یاد کرنا سنت ہے:

ایسے القابات جن سے کسی کی پیچان بھی ہوتی ہو اور عزت بھی ہوتی ہو تو ایسے القابات کے ذریعے کسی کو پکارنا میں سنت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: موسیٰ کاظمؑ دوسرے موسیٰ پر یہ ہے کہ اس کا ایسے نام و لقب سے ذکر کرے جو اس کو زیادہ پسند ہو، اسی لئے عرب میں کنیت کا رواج عام تھا اور آں حضرت ﷺ نے بھی اس کو پسند فرمایا۔ خود آں حضرت ﷺ نے خاص خاص صحابہ کو کچھ اقب دیئے ہیں، صدیق اکبر کو قیض اور حضرت عمر رَضِیَ اللہُ تَعَالَیٰ عنہ کو فاروق اور حضرت حمزہ کو اسد اللہ اور خالد بن ولید کو سیف اللہ فرمایا ہے۔

### تلکیف سے بچاؤ کا چوتھا راستہ

#### بدگمانی اور غیبت کی ممانعت:

بدگمانی اور غیبت یہ وہ دو برائیاں ہیں جو دیگر کئی برائیوں کی جڑ ہیں یہ برائیاں جس طرح جسم میں سرایت کر کے نقصان پہنچاتی ہیں اسی طرح معاشرے میں بھی فساد پیدا کرتی ہیں۔ ان برائیوں سے فیکر انسان اپنے ایمان کو محفوظ رکتا ہے، اللہ

تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا أَجْتَبَيْتُمْ أَكْثَرًا مِنَ الظُّنُونِ إِنَّ بَعْضَ الظُّنُونِ أَنْتُمْ وَلَا تَجْسِسُوا وَلَا يَغْتَبَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا إِنَّمَا أَنْتُمْ تَعْذِيزُونَ إِنَّمَا يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مِنْتَأْ فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ تَوَّابُ الرَّحِيمُ﴾

ترجمہ: ”اے ایمان والو بہت بدگمانیوں سے بچو، یقین مانو کہ بعض بدگمانیاں گناہ ہیں اور ازانہ شو لا کرو۔ اور نہ تم میں سے کوئی کسی کی غیبت کرے۔ کیا تم میں سے کوئی بھی اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانا پسند کرتا ہے؟ تم کو اس سے کھن آئے گی، اور اللہ سے ڈرتے رہو، بے شک اللہ تو بقول کرنے والا مہربان ہے۔“

مذکورہ آیت میں اللہ تعالیٰ نے تین چیزوں جن سے دوسرے انسان کو تکلیف ہوتی ہے حرام فرمائی ہیں۔

① ظن یعنی بدگمانی کرنا۔  
② تجسس یعنی کسی پوشیدہ عیب کا سراغ لگانا۔

③ غیبت یعنی کسی غیر حاضر آدمی کے متعلق کوئی ایسی بات کہنا جس کو اگر وہ متاثر اس کو ناگوار ہوتی۔

④ حرمتِ سوءِ ظن: ظن کے معنی گمان غالب کے ہیں، اس کے متعلق قرآن کریم نے اول تو یہ ارشاد فرمایا: ”بہت سے گمانوں سے بچا کر“ پھر اس کی وجہ یہ بیان فرمائی: ”بعض گمان گناہ ہوتے ہیں“ جس سے معلوم ہوا کہ ہر گمان گناہ ہیں ہوتا تو یہ ارشاد سننے والوں پر اس کی تحقیق واجب ہو گئی کہ کون سے گمان گناہ ہیں تاکہ ان سے بچیں اور جب تک کسی گمان کا جائز ہوتا معلوم نہ ہو جائے اس کے پاس نہ

چائیں۔

② ظن حرام: وہ مسلمان جو ظاہری حالت میں نیک دیکھے جاتے ہیں اُن کے متعلق بِالْكَسِيْرِ قویٰ دلیل کے بدگمانی کرنا حرام ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضوی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”إِنَّكُمْ وَالظَّنَّ فِيَ الظَّنِّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ“<sup>۱</sup> یعنی گمان سے بچو کیوں کر گمان جھوٹی بات ہے۔ یہاں ظن سے مراد بالاتفاق کسی مسلمان کے ساتھ بِالْكَسِرِ قویٰ دلیل کے بدگمانی کرنا ہے۔

③ ظن واجب: شریعت کے کام ایسے ہیں کہ اُن میں کسی جانب پر عمل کرنا شرعاً ضروری ہے اور اس کے متعلق قرآن و سنت میں کوئی دلیل واضح موجود نہیں، وہاں پر ظن غالب پر عمل کرنا واجب ہے۔

جیسے باہمی منازعات و متنازعات کے فیصلہ میں معتمد گواہوں کی گواہی کے مطابق فیصلہ دینا کیوں کہ حاکم اور قضیٰ جس کی عدالت میں مقدمہ دائر ہے اُس پر اس کا فیصلہ دینا واجب ہے اور اس خاص معاملے کے لئے کوئی نص قرآن و حدیث میں موجود نہیں تو باعتماد آدمیوں کی گواہی پر عمل کرنا اس کے لئے واجب ہے اگرچہ یہ امکان و احتمال وہاں بھی ہے کہ شاید کسی باعتماد آدمی نے اس وقت جھوٹ بولا ہو اس لئے اس کا سچا ہونا صرف ظن غالب ہے، اور اسی پر عمل واجب ہے۔

ای طرح جہاں مست قبل معلوم ہو اور کوئی ایسا آدمی بھی نہ ہو جس سے معلوم کیا جاسکے وہاں اپنے ظن غالب پر عمل ضروری ہے اسی طرح کسی شخص پر کسی چیز کا حکماں دینا واجب ہوا تو اس ضائع شدہ چیز کی قیمت میں ظن غالب ہی پر عمل کرنا واجب ہے۔

④ ظن مباح: ظن مباح ایسا ہے جیسے نماز کی رکعتوں میں نک ہو جائے کہ تم

علماء و فقیہاء نے اس کی تفصیلات بیان فرمائی ہیں۔ امام قرطیس رحمہم اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ظن سے مراد اس جگہ تہمت ہے یعنی کسی شخص پر بغیر کسی قوت دلیل کے کسی عیب یا گناہ کا الزام لگانا۔ امام ابو بکر جساس رحمہم اللہ تعالیٰ نے احکام القرآن میں ایک جامع تفصیل اس طرح لکھی ہے کہ ظن کی چار قسمیں ہیں ① حرام ہے ② مأمور ہے اور واجب ہے، ③ محب و مندوب ہے ④ مباح اور جائز ہے۔

ظن حرام یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ بدگمانی رکھے کہ وہ مجھے عذاب ہی دے گا یا مصیبت ہی میں رکھے گا اس طرح کہ اللہ کی مغفرت اور رحمت سے گویا مایوس ہے۔ حضرت جابر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”لَا يَمُوتُ أَحَدٌ كُمْ إِلَّا وَهُوَ يُخْسِنُ الظَّنَّ بِاللَّهِ“<sup>۲</sup>  
ترجمہ: ”تم میں سے کسی کو اس کے بغیر موت نہ آئی چاہئے کہ اس کا اللہ کے ساتھ اچھا گمان ہو۔“

حدیث قدیم ہے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ”آتا عِنْدَ ظَنِ عَبْدِي بِيٰ“<sup>۳</sup> یعنی اپنے بندے کے ساتھ دیسا ہی برداشت کرتا ہوں جیسا وہ میرے ساتھ گمان رکھتا ہے اب اس کو اختیار ہے کہ میرے ساتھ جو چاہے گمان رکھے۔

ظن کی کل پانچ اقسام ہیں:

① فرض ② حرام ③ واجب ④ مباح ⑤ محب.

① ظن فرض: اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن فرض ہے اور بدگمانی حرام ہے۔

لے ابو داؤد، کتاب الجنائز، باب ما يستحب من حسن الظن بالله عند الموت

اداہیت میں کسی کا عیب تلاش کرنے کی ختنہ منافع آئی ہے اور ایسا کرنے والے کے لئے سخت وعید آئی ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

الْأَنْعَابُو الْمُسْلِمِينَ وَلَا تَبْيَعُوا عَوْرَاتَهُمْ فَإِنَّهُ مَنْ يَتَبَعُ عَوْرَةً أَخْيَهُ يَتَبَعُ اللَّهُ عَوْرَاتَهُ حَتَّىٰ يُفْضِّلَهُ فِي بَيْتِهِ۔<sup>۱</sup>

ترجمہ: "مسلمانوں کی غیبت نہ کرو، اور ان کے عیوب کی جگتوں کرو کیوں کہ جو شخص اپنے بھائی کے عیوب تلاش کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے عیوب کی تلاش کرتا ہے یہاں تک کہ اس کو اس کے گھر کے اندر بھی رسوایا کرو دیتا ہے۔"

بیان القرآن میں ہے: چھپ کر کسی کی باتیں سننا یا اپنے کو سوتا ہوا بنا کر باتیں سننا بھی بحس میں داخل ہے البتہ اگر کسی سے نقصان پہنچنے کا احتمال ہو اور اپنی یا دوسرے کسی مسلمان کی حفاظت کی غرض سے نقصان پہنچانے والے کی خفیہ تدبیروں اور ارادوں کا تجسس کرے تو جائز ہے۔<sup>۲</sup>

### کسی کا خط بلا اجازت دیکھنا:

تجسس میں کسی کا خط دیکھنا بھی شامل ہے چنانچہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

مَنْ نَظَرَ فِيْ كِتَابِ أَخِيهِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ فَإِنَّمَا يَنْظُرُ فِي النَّارِ۔<sup>۳</sup>

ترجمہ: "جس نے اپنے بھائی کا خط اس کی اجازت کے بغیر دیکھا (یعنی پڑھا) تو گویا وہ جہنم دیکھ رہا ہے۔"<sup>۴</sup>

حضرت مولانا شرف علی تھاتوی صاحب رحمہم اللہ تعالیٰ سے کسی نے خط بلا

<sup>۱</sup> مسند احمد: ۴/۲۴، رقم الحدیث: ۱۹۲۰۲

<sup>۲</sup> بیان القرآن: ۳/۴۰، الحجرات: ۱۱

<sup>۳</sup> ابو داؤد، الٹور، باب الدعاء، رقم: ۱۴۸۵

پڑھی ہیں یا چار تو اپنے ظن غالب پر عمل کرنا جائز ہے۔ اور اگر وہ ظن غالب کو چھوڑ کر امریقی پر عمل کرے یعنی تم رکعت قرار دے کر چوتھی پڑھ لے تو یہ بھی جائز ہے۔

<sup>۴</sup> ظن متحب: ظن متحب و مندوب یہ ہے کہ ہر مسلمان کے ساتھ یہک گمان رکھ کے اس پر ثواب ملتا ہے۔

امام قرطبی رحمہم اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: (لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا) ترجمہ: "اس سنتے ہی موسمن مردوں اور عورتوں نے اپنے حق میں یہک گمانی کیوں نہ کی۔"

اس آیت میں حسن ظن بالمؤمنین کی تاکید آئی ہے۔

یہ مشہور ہے: "إِنَّ مِنَ الْحَزَمِ سُوءُ الظَّنِّ" یعنی احتیاط کی بات یہ ہے کہ ہر شخص سے بدگمانی رکھ کے اس کا مطلب یہ ہے کہ معاملہ ایسا کرے جیسے بدگمانی کی صورت میں کیا جاتا ہے کہ قوی اعتماد کے بغیر اپنی چیز کسی کے حوالہ نہ کرے نہ یہ کہ اس کو چور سمجھے اور اس کی تختیر کرے۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی شخص کو چور یا غدار سمجھے بغیر اپنے معاملے میں احتیاط برے۔ شیخ سعدی رحمہم اللہ تعالیٰ کے اس قول کا بھی لکھا مطلب ہے۔

نگہ دار و آس شوخ در کیسر ڈر کہ داند ہم خلق را کیسے بہت  
<sup>۵</sup> حرمت بحس: دوسری چیز جس سے اس آیت میں منع کیا گیا ہے بحس یعنی کسی کے عیوب کی تلاش کرنا اور سراغ لکھنا ہے۔ آیت کے معنی یہ ہیں کہ جوچو تمہارے سامنے آجائے اس کو پکڑ سکتے ہو اور کسی مسلمان کا جو عیوب ظاہر ہو اس کی جگتو اور تلاش کرنا جائز نہیں۔

<sup>۱</sup> احکام القرآن للجصاص: ۴۰، ۳/۲، الحجرات: ۱۲

<sup>۲</sup> التور: ۱۲

<sup>۳</sup> قوطبی: ۸/۲۳۹، الحجرات: ۱۲

<sup>۴</sup> معارف القرآن: ۸/۱۲۰، الحجرات: ۱۲

اجازت دیکھنے کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے فرمایا:

”کسی کا خط بلا اجازت دیکھنا جائز نہیں ہے مگر یہ اس صورت میں جب کہ ان سے خط لکھنے والے کو نقصان پہنچ رہا ہو کیوں کہ حدیث شریف میں ہے، مسلمان ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے مسلمان محفوظ رہیں اور کسی کے پوشیدہ رازوں کو ظاہر کرنا اس کو تکلیف دینے کے مترادف ہے کسی کا خط دیکھنے سے یہ تکلیف ضرور ہوتی ہے اور دوسرا وجہ یہ ہے کہ بغیر اجازت کسی کی تحریر دیکھنا ایک فضول اور انخوکام ہے جس سے اللہ تعالیٰ منع فرمائے ہیں۔

قالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ الْلُّغُوْ مُعْرِضُونَ﴾<sup>۱</sup>

تَرَجِيمَهُ: ”(ایمان والے) وہ ہیں جو لغویات سے منہ موز لیتے ہیں۔“

لیکن اگر کسی کا خط دیکھنے میں کاتب کو نقصان پہنچانے کا ارادہ نہ ہو اور اس میں کسی خوبی بات کا اختال ہو اور نہ دیکھنے والے کا نقش مقصود ہو مگر کاتب ہی کی کوئی مصلحت ہو تو پھر جائز ہل کہ مستحب ہوگا جیسے ماں باپ کا اولاد کے خطوط کی گمراہی رکھنا، استاذ، اتنالیق اور مرتبی کا طلباء کے خطوط کو دیکھنا یا حاکم کا رعایا کے احوال و افعال کی خبر رکھنا تو یہ سب کہیں جائز ہے کہیں ضروری۔

حضور ﷺ نے طلاق کی خاطب بن ابی بلتعہ کا خط لے جانے والی سے زبردست چخوا یا تحا اگر بغیر عذر کے خط کو دیکھنا مطلقاً منع کیا جائے تو یہ بھی ہزاروں مفاسد کا فتح باب ہوتا ہے جس کا غالباً آزادی و خودسری ہے۔

ماں باپ اولاد کو منع نہ کریں، استاذ طلبہ کی باتوں میں دخل نہ دیں، حاکم رعایا کی گمراہی نہ کرے تو تربیت و سیاست پر کچھ نہ ہو سکے۔

۱۔ بخاری، باب المسلم من سلم المسلمين: ۶/۱

۲۔ المؤمنون: ۳

۳۔ مسلم، فضائل الصحابة: رقم ۲۴۹۴

۴۔ مجالس الحكم: ص ۱۸۳ تا ۱۸۵

## کسی کا فون سننا:

تجسس ہی میں یہ بھی داخل ہے کہ کسی کا فون اس کی لा�علی میں سن لیا۔ کوئی انسان اپنے راز کا اظہار پسند نہیں کرتا لیکن بعض اوقات باتوں ہی باتوں میں آدمی غیر شوری طور پر راز کی باتیں بھی زبان پر لے آتا ہے یا اپنے گھر والوں سے ایسی انگشتی ہو جاتی ہے کہ دوسرے لوگوں کے سامنے وہ یہ اظہار نہیں کرنا چاہتا، اسی لئے اگر کوئی اپنے گھر بادستوں سے فون پر بات کر رہا ہو تو چھپ کر کسی ایک صحیح وغیرہ سے اس کی باتوں کا خواہ جنوہ کھوچ لگاتا اور ان کی باتیں سننا شرعاً بھی ناجائز ہے۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے:

”مَنْ اسْتَمَعَ إِلَيْيَ حَدِيثٍ قَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ أَوْ يَهْرُونَ مِنْهُ صُبَّ فِي أَذْنِهِ الْأَنْكُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ.“<sup>۱</sup>

تَرَجِيمَهُ: ”جو شخص کسی قوم کی باتیں (چھپ کر) سے اور وہ لوگ اس بات کو ناپسند کرتے ہوں تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس شخص کے کانوں میں پچلا ہوا سیساً اندھیل دیں گے۔“ (معاذ اللہ)

۲۔ حرمت غیبت: تمیری چیز جس سے اس آیت میں منع فرمایا گیا ہے وہ کسی کی غیبت کرنا ہے، یعنی اس کی غیر موجودگی میں اس کے متعلق کوئی اسکی بات کہنا جس کو وہ سنتا تو اس کو ایذا ہوتی اگرچہ وہ بھی بات ہی ہو کیوں کہ جو مختلط الزام لگائے وہ تہست ہے جس کی حرمت الگ قرآن کریم سے ثابت ہے اور غیبت کی تعریف میں اس شخص کی غیر موجودگی کی قید سے یہ نہ سمجھا جائے کہ موجودگی کی حالت میں اسکی رنج ہو بات کہنا جائز ہے۔ کیوں کہ وہ غیبت تو نہیں مگر ”المُؤْمُنُ“ (طعنه زنی، عیب جوئی) میں داخل ہے جس کی حرمت اس سے پہلی آیت میں آچکی ہے۔

۳۔ بخاری، کتاب التعبیر، باب من کذب فی حُلْمِهِ: رقم ۷۰۴۲

﴿أَيُحِبُّ أَخْدُوكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخْبِهِ مِنْهَا﴾ اس آیت نے کسی مسلمان کی آبروریزی اور توہین و تحقیر کو اس کا گوشت کھانے کی میل و مشابہ قرار دیا ہے اگر وہ شخص اس کے سامنے ہو تو ایسا ہے جیسے کسی زندہ انسان کا گوشت فوج کر کھایا جائے، اس کو قرآن میں باظظ لمز تعصیر کر کے حرام قرار دیا ہے جیسا کہ ابھی گزرنا ﴿لَا تَلْمِعُوا الْفَسَكْمُ﴾ اور سورہ ہمزہ میں ارشاد ہے ﴿وَنَلْ تِكُلِ هُمَزَةٌ لُّسْزَقٌ﴾ ترجیح کہ: ”بڑی خرابی ہے ہر ایسے شخص کی جو عیب ٹوٹنے والا، غیبت کرنے والا ہو۔“ یعنی عیب تلاش کرنا اور غیبت کرنا ایسا ہے جیسے کسی مردہ انسان کا گوشت کھایا جائے کہ جیسے مردہ کا گوشت کھانے سے مردے کو کوئی جسمانی اذیت نہیں ہوتی ایسے ہی اس غائب کو جب تک غیبت کی خبر نہیں ہوتی اس کو بھی کوئی اذیت نہیں ہوتی، مگر جیسا کسی مردہ مسلمان کا گوشت کھانا حرام اور بڑی خفت و ذلت کا کام ہے اسی طرح غیبت حرام بھی ہے اور خفت و ذلت بھی کہ پیغہ پیچھے کسی کو برا کہنا کوئی بہادری کا کام نہیں۔

اس آیت میں ظن اور تجسس اور غیبت تین چیزوں کی حرمت کا بیان ہے مگر غیبت کی حرمت کا زیادہ اہتمام فرمایا کہ اس کو کسی مردہ مسلمان کا گوشت کھانے سے تنبیہ دے کر اس کی حرمت اور خفت و ذلت کو واضح فرمایا، حکمت اس کی یہ ہے کہ کسی کے سامنے اس کے عیوب ظاہر کرنا بھی اگرچہ ایذا سانی کی بنا پر حرام ہے مگر اس کی روک تھام وہ آدمی خود بھی کر سکتا ہے اور روک تھام کے خطروں سے ہر ایک کی بہت بھی نہیں ہوتی اور وہ عادۃ زیادہ دیرہ بھی نہیں سکتا۔

خلاف غیبت کے کوہاں کوئی روک تھام والا نہیں ہر کمتر سے کمتر آدمی یہ سے یہے کی غیبت کر سکتا ہے اور چوں کہ کوئی روک تھام نہیں ہوتی اس لئے اس کا سلسلہ بھی عموماً طویل ہوتا ہے اور اس میں احتلاء بھی زیادہ ہے اس لئے غیبت کی

حرمت زیادہ موکد کی گئی۔ عام مسلمانوں پر لازم کیا گیا کہ جو سے وہ اپنے غائب بھائی کی طرف سے بشرط قدرت روک تھام کرے اور روک تھام پر قدرت نہ ہو تو کم از کم اس کے سنتے سے پرہیز کرے کیوں کہ غیبت کا ارادے اور اختیار سے سنتا بھی ایسا ہی ہے جیسے خود غیبت کرنا۔

## غیبت کرنے والے کے لئے وعیدیں

① پہلی وعید: زبان اللہ تعالیٰ کی ایک عظیم نعمت ہے، لیکن جس طرح یہ ایک بے بہانہ ہے، اس طرح یہ ایک خطرناک اور نہایت نقصان دہ آفت کا سبب بھی ہے، جیسا کہ حدیث پاک میں ہے جس کا مفہوم ہے: ”اُوگ اوندھے منْ جَهَنَّمَ مِنْ اَى زبان کے باعث ڈالے جائیں گے۔“

حضرت میمون رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے فرمایا کہ ایک روز خواب میں میں نے دیکھا کہ ایک زنگی (جھشی) کا مردہ جسم ہے اور کوئی کہنے والا ان کو مخاطب کر کے یہ کہہ رہا ہے کہ اس کو کھاؤ۔ میں نے کہا کہ اے خدا کے ہندے میں اس کو کیوں کھاؤں تو اس شخص نے کہا اس لئے کہ تو نے فلاں شخص کے زنگی خلام کی غیبت کی ہے۔ میں نے کہا کہ خدا کی قسم میں نے تو اس کے متعلق کوئی اچھی بُری بات کی ہی نہیں تو اس شخص نے کہا کہ ہاں، لیکن تو نے اس کی غیبت سنی تو ہے اور تو اس پر راضی رہا۔ حضرت میمون رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کا حال اس خواب کے بعد یہ ہو گیا کہ نہ خوب کبھی کسی کی غیبت کرتے اور نہ کسی کو اپنی مجلس میں کسی کی غیبت کرنے دیتے۔

② دوسری وعید: حضرت انس بن مالک رَضِیَ اللَّهُ تَعَالَیٰ عَنْہُ نے کہ شبِ معراج کی حدیث میں رسول اللہ صَلَّی اللَّہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے فرمایا کہ مجھے لے جایا گیا تو میرا اگر ایک اسی قوم پر ہوا جوں کے تاخن تابنے کے تھے اور وہ اپنے چہروں اور بدن کا

ک بخاری، باب حفظ اللسان: ۹۵۹/۲  
شیعر المظہری، ۵۵، الحجرات: ۱۲

گوشت نوج رہے تھے، میں نے جریکل امین سے پوچھا یہ کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ یہ وہ لوگ ہیں جو اپنے بھائی کی غیبت کرتے اور ان کی آبروریزی کرتے ہیں۔

۲ تیسری وعید: حضرت ابوسعید اور جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت ہے: رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "الْغَيْبَةُ أَشَدُّ مِنَ الزِّنَا" یعنی غیبت زنا سے بھی زیادہ سخت گناہ ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا کہ یہ کیسے، تو آپ نے فرمایا کہ ایک شخص زنا کرتا ہے پھر تو بہ کر لیتا ہے تو اس کا گناہ معاف ہو جاتا ہے اور غیبت کرنے والے کا گناہ اس وقت تک معاف نہیں ہوتا جب تک وہ شخص معاف نہ کرے جس کی غیبت کی گئی ہے۔

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ غیبت ایک ایسا گناہ ہے جس میں حق تعالیٰ کی بھی مخالفت ہے اور بندوں کا حق بھی ضائع ہوتا ہے اس لئے جس کی غیبت کی گئی ہے اس سے معاف کرنا ضروری ہے۔ اگر وہ شخص مر گیا ہے جس کی غیبت کی تھی اور زندگی میں معافی نہیں مانگ سکا یا اس کا پردہ نہیں تو اس کا کفارہ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا:

"إِنَّ مِنْ كَفَارَةِ الْغَيْبَةِ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لِمَنْ اغْتَبَنَهُ تَقُولُ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِنَا وَلَهُ" ۱

یعنی غیبت کا کفارہ یہ ہے کہ جس کی غیبت کی گئی ہے اس کے لئے اللہ تعالیٰ سے دعاۓ مغفرت کرے اور یوں کہہ کر یا اللہ ہمارے اور اس کے گناہوں کو معاف فرماء۔

۱ سنن ابی داؤد، باب فی الغيبة: ۳۱۳/۲

۲ المسطرف فی کل فن مستظرف: ۲۷۲/۱

۳ مشکلۃ المصایب، باب حفظ اللسان: ص ۴۱۵، رقم: ۴۸۷۷

۱۷ چوتھی وعید: حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے: نبی اکرم ﷺ کا دو قبروں کے پاس سے گزرہ، تو فرمایا: ان قبروں والوں کو عذاب ہو رہا ہے مگر کسی بڑے گناہ کی وجہ سے نہیں بل کہ ان میں سے ایک تو پیشاب سے نہیں پچتا تھا اور دوسرا چغل خوری کی وجہ سے اس عذاب میں بنتا ہے۔<sup>۱</sup>

حضرت خدیشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں: میں نے حضور نبی کریم ﷺ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ چغل خور جنت میں نہیں جائے گا۔<sup>۲</sup>  
فائد़ ۲: پچھے مجنون اور کافر ذمی کی غیبت بھی حرام ہے کیوں کہ ان کی ایذا بھی حرام ہے اور جو کافر حربی ہیں اگرچہ ان کی ایذا حرام نہیں مگر اپنا وقت شائع کرنے کی وجہ سے پھر بھی غیبت مکروہ ہے۔

غیبت جیسے قول اور کلام سے ہوتی ہے ایسے ہی فعل یا اشارہ سے بھی ہوتی ہے جیسے کسی لکنزوں کی چال بنا کر چلانا جس سے اُس کی تحقیر ہوتے۔

بعض روایات سے ثابت ہے کہ آیت میں جو غیبت کی عام حرمت کا حکم ہے بعض صورتوں میں اس کی اجازت ہوئی ہے مثلاً کسی شخص کی برائی کسی ضرورت یا مصلحت سے کرنا پڑے تو وہ غیبت میں داخل نہیں بشرطیکہ وہ ضرورت و مصلحت شرعاً معتبر ہو جیسے کسی ظالم کی شکایت کسی ای شخص کے سامنے کرنا جو ظلم کو وفع کر سکے، یا کسی اولاد و یوں کی شکایت اُس کے باپ اور شوہر سے کرنا جو ان کی اصلاح کر سکے، یا کسی واقعہ کے متعلق فتویٰ حاصل کرنے کے لئے صورت واقعہ کا اظہار یا مسلمانوں کو کسی شخص کے دینی یا ادینی شر سے بچانے کے لئے کسی کا حال بتانا، یا کسی معاملے کے متعلق مشورہ لینے کے لئے اس کا حال ذکر کرنا، یا جو شخص سب کے

۱ بخاری، باب من الكبار ان لا يستتر من البول: ۳۴/۱

۲ ترمذی، باب ماجاه فی النمام: ۲۲/۲

۳ معارف القرآن: ۱۱۳/۸، تاریخ: ۱۱۳/۸

سامنے حکم مکلا گناہ کرتا ہے اور اپنے فتن کو خود ظاہر کرتا پھر تا ہے اس کے اعمال بد کا ذکر بھی غیبت میں داخل نہیں مگر بلا ضرورت اپنے اوقات کو شائع کرنے کی بناء پر مکروہ ہے اور ان سب باتوں میں قدر مشترک یہ ہے کہ کسی کی براہی اور عیوب ذکر کرنے سے مقصود اس کی تحریرت ہوں لے کہ کسی ضرورت و مجبوری سے ذکر کیا گیا ہو۔<sup>۱۲</sup>

### مسلمان کی عزت و حرمت کا مقام

حضرت ابو یزدہ اسلئی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: حضور اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا: "اے وہ لوگو! جوز بانی طور پر مسلمان ہوئے ہو اور ان کے دلوں میں ایمان داخل نہیں ہوا مسلمانوں کی غیبت نہ کرو اور ان کے عیبوں کے پیچے نہ پڑو۔ کیوں کہ جو شخص ان کے عیبوں کے پیچے پڑے گا اللہ تعالیٰ اس کے عیبوں کے پیچے پڑے گا۔ (یعنی ان کو کھول دے گا) اور اللہ تعالیٰ جس کے عیبوں کا چیخا کرے گا۔ اس کو رسوافرمادے گا اگرچہ وہ اپنے گھر کے اندر ہو۔"<sup>۱۳</sup>

غور کرنے کی بات ہے کہ جو لوگ مسلمانوں کی غیبت میں جتنا ہوں اور ان کے عیبوں کے پیچے لگیں۔ ان کو حضور اقدس ﷺ نے یوں خطاب فرمایا کہ اے وہ لوگو! جوز بانی طور پر مسلمان ہوئے اور ان کے دلوں میں ایمان داخل نہیں ہوا۔ مسلمانوں کی غیبت نہ کرو۔

اس انداز بیان میں اس طرف اشارہ ہے کہ مسلمانوں کی غیبت کرنے والا اور ان کے عیبوں کے پیچے پڑنے والا (یعنی عیبوں کی تلاش اور نوہ میں رہنے والا) مسلمان نہیں ہوگا بلکہ ایسی حرکت منافق ہی سے سرزد ہو سکتی ہے جو زبان سے مسلمان ہوتا ہے دل سے مسلمان نہیں ہوتا۔

حضرت اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا:

<sup>۱۲</sup> روح المعانی: ۱۶۱/۱۳، الحجرات:

<sup>۱۳</sup> ابو داؤد، کتاب البر والصلة، باب تحریر ظلم المسلم ..... رقم: ۴۸۸

"کُلُّ الْمُسْلِيمِ عَلَى الْمُسْلِيمِ حَرَامٌ دَمْهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ۔" <sup>۱۴</sup>

تَرْجِمَةً: "یعنی مسلمان کا مسلمان پر سب کچھ حرام ہے اس کا خون بھی، مال بھی، اور اس کو بے آبرو کرنا بھی۔"

بہت سے لوگوں کا ذریعہ معاش ہی یہ ہوتا ہے کہ دوسروں کی غیبیں کیا کریں اور لوگوں پر کچھ اچھا لے کریں۔ سیاسی جماعتوں اور صحفت سے تعلق رکھنے والوں کا تو یہ خصوصی مشغلہ اور پیشہ ہے اور بہت سے لوگ درباری ہوتے ہیں۔ اس رینس کے بیان گئے تو اس سے پر خاش رکھنے والے کی غیبت کر کے روٹی کھاتی اور اس امیر کے بیان گئے تو اس کے بیان کی پر کچھ اچھائی اور پرانی شیر و انی اس کے عوض لے اڑے، صرف دنیا سامنے ہے آختر کی فکر ہوتی تو ایمانہ کرتے۔

حضرت اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا: "جس شخص نے کسی مسلمان کی غیبت کے ذریعہ کوئی لفڑ کھایا۔ تو اللہ تعالیٰ اس کو دوزخ سے اتنا ہی لفڑ مکھائے گا اور جس کسی کو کسی مسلمان کی غیبت کی وجہ سے کوئی کپڑا پہننا دیا گیا تو اللہ تعالیٰ اس کو اسی قدر جنم سے (کپڑا) پہنائے گا اور جو شخص کسی شخص کی وجہ سے شہرت یا ریا کاری کے مقام پر کھڑا ہوا (یعنی کسی کو بڑا بزرگ اور شیخ ظاہر کرے اور اس کو اپنی اغراض کا ذریعہ بنالے) تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کو (رسوا کرنے کے لئے) ریا اور شہرت کے مقام پر کھڑا کرے گا۔ (تاکہ لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ یہ شخص ایسا تھا)۔"<sup>۱۵</sup>

### غیبت کا دُنیاوی اور آخری نقشان:

حادی بن مسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: ایک شخص نے غلام فروخت کیا اور کہا کہ چل خوری کے سوا اس میں کوئی عیب نہیں، اس شخص نے کہا مجھے قبول ہے اور

<sup>۱۴</sup> مسلم، کتاب البر والصلة، باب تحریر ظلم المسلم ..... رقم: ۴۸۱

<sup>۱۵</sup> ابو داؤد، کتاب الأدب، باب فی الغيبة: ۳۱۳/۲، رقم: ۴۸۸

خرید کر لے گیا۔ غلام اپنے نئے ماں کے پاس کچھ دن رہنے کے بعد ایک دن اس کی بیوی سے کہنے لگا:

"تیرا شوہر تم سے محبت نہیں کرتا اور وہ تم سے جان چھڑانا چاہتا ہے، تم ایسا کرو کہ استرہ لے کر رات کو سوتے میں اس کی گدی کے کچھ بال کاٹ لاؤ میں ان پر سحر کر دوں گا، جس سے وہ تم سے محبت کرنے لگے گا۔"

ادھر جا کر اس کے شوہر سے کہا: "تمہاری بیوی کا ایک شخص سے معاشرہ چل رہا ہے اگر اعتبار نہ آئے تو نیند کی حالت بنا کر دیکھ لو، چنانچہ شوہر نے ایک دن نیند کی حالت بنائی تو بیوی استرہ لے آئی، شوہر نے سمجھا واقعی یہ مجھے قتل کرنا چاہتی ہے، چنانچہ وہ اٹھا اور اس نے اپنی بیوی کو قتل کر دیا، اتنے میں بیوی کے گھر والے آئے انہوں نے شوہر کو قتل کر دیا، یوں وقبیلوں کے درمیان جنگ چھڑ گئی۔

حضور اکرم ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے بندوں میں بدترین وہ لوگ ہیں جو چھل خوری کرتے ہیں اور دوستوں کے درمیان فساد ڈالوائے ہیں اور بے گناہ لوگوں کے عیب تلاش کرتے رہتے ہیں۔

ایک اور حدیث میں ہے: حضور اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: "جو شخص مجھے اپنی زبان اور اپنی شرم گاہ کی حفاظت کی ضمانت دے دے، میں اس کے لئے جنت کی ضمانت دیتا ہوں۔"

زبان کی مثال دو دھار توارکی ہی ہے، اگر قرآن و سنت اور احکام الہی کے مطابق حدود شرعیہ میں رہتے ہوئے اس سے صحیح کام لیا جائے تو اللہ تعالیٰ کے قرب اور رضا کا بہترین ذریعہ ہے اور اگر اسے حدود شرعیہ کے خلاف چلایا جائے تو پھر یہی

لے سمبر المؤمنین: ۱۷۹، بحوالہ روضۃ العقلاء۔

۳۔ الترغیب والترہیب، الترهیب من النمیمة: ۳۲۵/۳

۴۔ بخاری، باب حفظ اللسان: ۹۵۸/۲

جنم لے جانے کا ذریعہ ثابت ہوتی ہے۔ افسوس لوگ چھل خوری کو معمولی تصور کرتے ہیں اللہ تعالیٰ ہم سب مسلمانوں کو اس بلاکت خیز عمل سے محفوظ رکھے۔ (آمین)

## تکلیف سے بچاؤ کا پانچواں راستہ

### زبان اور ہاتھ کی حفاظت:

ہر انسان اپنے روزمرہ کے معاملات میں زبان اور ہاتھ کو سب سے زیادہ استعمال میں لاتا ہے اور جو چیز سب سے زیادہ استعمال ہوتی ہے اس کے قائدے کے ساتھ ساتھ نقصان کا بھی اندیشہ ہوتا ہے بالکل اسی طرح زبان اور ہاتھ جس طرح انسان کو فائدہ پہنچاتے ہیں اگر انہیں صحیح استعمال نہ کیا جائے تو انسان کو نقصان بھی پہنچادیتے ہیں۔ اور یہ نقصان اُس شخص کے لئے تکلیف کا ذریعہ بنتا ہی ہے اور بھی بھی دوسروں کی تکلیف کا ذریعہ بھی بن جاتا ہے۔

ذریعے دوسروں کو تکلیف سے بچانے کی تاکید آئی ہے۔

نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

"الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِيمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ۔"

تَرَجمَهُ: "کامل مسلمان وہی ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان سالم رہیں۔"

حکیم الامم حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: اس منظر مگر نہایت جامع حدیث میں ایک ضروری فائدہ بیان کیا گیا ہے جو مصالح شریعت و تقدیر دنیوں کو شامل ہے، شریعت کی غرض تبدیل کو محفوظ رکھنا نہیں، بل کہ اس کی

۶۔ بخاری: باب المسلم مَنْ سَلِيمَ الْمُسْلِمُونَ: ۶/۱

**ترجمہ:** "حقیقت تمہارے خون تمہارے مال اور تمہاری آبرو میں تم پر حرام ہیں مثل تمہاری اس دن کی حرمت کے۔"

یعنی ① آپس میں نہ ایک دوسرے کو قتل کرے ② نہ حق مال لے ③ اور ن آبرو رینی کرے۔

پس یہ تین قسم کے حق ہیں، مگر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مال و جان کے حقوق تو اکثر ہاتھ سے ضائع ہوتے ہیں اور عزت اکثر زبان سے، مال کا حق خلاں کسی کا مال لوٹ لیا، کسی کو لکھ دیا یا لوٹنے کے لئے اس کا آئل بھی ہاتھ ہو گا، اب رہا جان کا حق یہ بھی ہاتھ ہی سے ہوتا ہے، اور اگر کسی کو زبان سے قتل کرنے کو کہا تو یہ بھی پڑا ہاتھ ہی سے ہو گا، اب رہی آبرو تو وہ بھی ہاتھ سے تلف کی جاتی ہے اور اکثر زبان سے، گویہ حقوق تین قسم کے ہیں، مگر انہی دو صورتوں میں داخل ہیں "من لسانیہ وَيَدِهِ" پس حدیث کا خلاصہ یہ ہوا کہ کوئی مسلمان نہ کسی کی جان کو تکلیف دے نہ مال کو نہ آبرو کو۔

خلاصہ یہ ہوا کہ ہمیں حقوق العباد کی بھی رعایت کرنا چاہئے، مثلاً اکثر لوگ مسجد کے اندر بچھلی دیوار سے مل کر نیت پاندھتے ہیں، اگر اب وہاں سے کوئی نکلا چاہے لٹکے گا تو گناہ گار ہو گا، گناہ سے بچنے کیلئے سکتا اور گناہ سے بچے تو نکل نہیں سکتا اسے تکلیف ہوئی، عرض ہر عمل میں اس کا لحاظ رکھنا چاہئے۔

پہلی حدیث میں دو نکتے قابل ذکر ہیں۔ ① حدیث میں ہاتھ اور زبان کا بطور خاص ذکر کیا گیا ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ ہاتھ اور زبان کے سوا کسی اور ذریعے سے تکلیف پہنچانا جائز ہے، ظاہر ہے کہ اصل مقصد ہر قسم کی تکلیف پہنچانے سے رونکا ہے، لیکن چوں کہ زیادہ تر تکلیفیں ہاتھ اور زبان سے پہنچتی ہیں، اس لئے ان کا بطور خاص ذکر کر دیا گیا ہے۔ ② حدیث کے الفاظ یہ ہیں کہ زبان

کشف الاذی: ص ۳۴، ۳۵، ۳۶، بحوالہ حقوق العباد: ص ۲۲، ۲۳

غرض صرف یہ ہے کہ رضاۓ خداوندی حاصل ہو اور اللہ تعالیٰ و بنده کے درمیان صحیح تعلق پیدا ہو، لیکن حق تعالیٰ کی عنایت ہے کہ اس نے احکام اس طور پر مقرر فرمائے کہ ان پر مصالح تمدنی بھی مرتب ہو جاتے ہیں۔

حدیث کے جملے "مَنْ سَلِيمَ الْمُسْلِمُونَ" جس سے مسلمان محفوظ رہیں کا یہ مطلب نہیں ہے کہ غیر مسلم کی رعایت ضروری نہیں کیوں کہ ایک اور روایت میں ہے آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

"الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِيمَ النَّاسُ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، وَالْمُؤْمِنُ مَنْ أَمْنَى النَّاسُ عَلَى دِمَانِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ".

**ترجمہ:** "کامل مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ و زبان (کی تکلیف) سے لوگ محفوظ ہوں، اور کامل مومن وہ ہے جس سے لوگوں کی جانب اور اموال محفوظ ہوں۔"

لہذا تمام لوگوں کی رعایت ضروری ہوئی خواہ مسلم ہوں یا کافر، ان سب کے حقوق بھی لازم ہوئے، البتہ حرفي اس حکم میں داخل نہیں، اور مسلموں جو جمع کے صندوق سے ہے، توجع سے کبھی مجموعہ مراد ہوتا ہے کبھی ہر واحد ظاہر تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہاں ہر واحد مراد لیا جائے کہ ہر مسلمان اس کی ایذاء سے محفوظ رہے۔

"مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ" اس کی زبان اور اس کے ہاتھ سے، اس میں دو قسم کے حقوق کی طرف اشارہ ہے گویہ تین قسم کے مالی، جانی، عرضی حقوق چھڑانے کے ہیں جس کو اس حدیث میں صاف فرمادیا:

"إِنَّ دِعَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْنَاكُمْ حَرَامٌ، كَحْرُمَةٍ يَوْمَكُمْ هَذَا".

مسند احمد: ۳۷۹/۲، رقم الحدیث: ۸۷۱۲

بعماری، کتاب المناسک، باب الخطبة ایام منی: ۲۳۴/۱

کر بات کہدی اور یہ طعنہ اسی چیز ہے جو لوں میں زخم ڈال دیتا ہے، عربی شاعر کا ایک شعر ہے:

جَرَاحَاتُ السِّنَانِ لَهَا التَّيَامُ  
وَلَا يَنْتَمُ مَاجِحَ اللِّسَانُ  
”یعنی نیزے کا زخم بھر جاتا ہے۔ لیکن زبان کا زخم نہیں بھرتا۔“

اس نے اگر کسی کی کوئی بات آپ کو ناگوارگی ہے تو صاف صاف اس سے کہہ دو کہ فلاں بات آپ کی مجھے پسند نہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿بِأَيْمَانِ الَّذِينَ أَمْنَوْا إِنَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا﴾  
ترجمہ: ”اے ایمان والوں اللہ سے ڈرو اور سیدھی بات کرو۔“

آج کل فقرہ بازی ایک فن بن گیا ہے، فقرہ بازی کا مطلب یہ ہے کہ اسکی بات کی جائے کہ دوسرا شخص سن کر تملک اتنا ہی رہ جائے۔ براو راست اس سے وہ بات نہیں کہی، بل کہ لپیٹ کر کہدی۔ ایسی باتیں کرنے والوں کی لوگ خوب تعریف بھی کرتے ہیں کہ یہ شخص تو براز برداشت انشاء پرداز ہے، اور بڑا طیف مذاق کرنے والا ہے۔

### زبان کے ڈنک کا ایک قصہ:

حضرت مولانا منظی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہن فرمایا کرتے تھے: بعض لوگوں کی زبان میں ڈنک ہوتا ہے، چنانچہ ایسے لوگ جب بھی کسی سے بات کریں گے ڈنک ماریں گے، طعنہ اور طنز کی بات کریں گے۔ یا کسی پر اعتراض کی بات کریں گے۔ حالاں کہ اس انداز سے بات کرنے سے دل میں گریں پڑ جاتی ہیں۔ پھر

ک شرح حامی: ۱۳

ک الاحوال: ۷۰

ک اصلاحی خطابات: ۱۱۵، ۱۱۶

اور ہاتھ سے دوسرے ”مسلمان“ محفوظ رہیں، اس کا بھی یہ مطلب نہیں ہے کہ کسی غیر مسلم کو تکلیف پہنچانا جائز ہے، چون کہ بات ایک اسلامی معاشرے کی ہو رہی ہے جس میں زیادہ تر واسطہ مسلمان ہی سے پڑتا ہے، اس نے ”مسلمان“ کا ذکر بطور خاص کر دیا گیا ہے، ورنہ قرآن و حدیث کے دوسرے ارشادات کی روشنی میں یہ اصول تمام فقباء کے نزدیک مسلم ہے کہ جو غیر مسلم افراد کسی اسلامی ملک میں اس کے ساتھ قانون کے مطابق رہے ہوں جس کا ذکر دوسری حدیث میں آچکا ہے، پیشتر معاشرتی احکام میں ان کو بھی وہی حقوق حاصل ہوتے ہیں جو ملک کے مسلمان باشندوں کو حاصل ہیں، لہذا جس طرح کسی مسلمان کو کوئی ناروا تکلیف پہنچانا حرام ہے، اسی طرح مسلمان ملک کے کسی غیر مسلم باشندے کو بھی ناحق تکلیف دینا حرام، ناجائز ہے۔

### زبان سے تکلیف نہ دینے کا مطلب

اس حدیث میں دو لفظ استعمال فرمائے، ① ”مِنْ لِسَانِهِ“ ② ”وَيَدِهِ“ یعنی دوسرے مسلمان دو چیزوں سے محفوظ رہیں، ایک اس کی زبان سے اور دوسرے اس کے ہاتھ سے۔ زبان سے محفوظ رہنے کا مطلب یہ ہے کہ وہ کوئی ایسا کلمہ نہ کہے جس سے سخنے والے کا دل نوٹے یا اس کو تکلیف پہنچے اور اس کی دل آزاری ہو۔

اگر پا فرض دوسرے مسلمان کی کسی بات پر تقدیم کرنی ہے تو بھی ایسے الفاظ استعمال کرے جس سے اس کی دل آزاری بالکل نہ ہو، یا کم سے کم ہو۔ مثلاً اس سے یہ کہہ دیں کہ آپ کی فلاں بات مجھے اچھی نہیں لگی، یا آپ فلاں بات پر غور کر لیں، یا بات اصلاح کے لائق ہے اور شریعت کے مطابق نہیں ہے۔ لیکن کوئی ایسا طریقہ اختیار کرنا جس سے اس کو تکلیف ہو، مثلاً کامی گفتار اختیار کرنا، یا کامی گفتار سے بڑا کر طعنہ دینا۔ ”طعنہ“ کا مطلب یہ ہے کہ براہ راست تو کوئی بات نہیں کی لیکن لپیٹ

ہے۔ اسی لئے کہتے ہیں کہ تکوار کے زخم تو مبدل ہو جاتے ہیں مگر زبان کے زخم مبدل نہیں ہوا کرتے۔ یہ زبان ان رشتتوں کو بھی توڑ دیتی ہے جن رشتتوں کو انسان تکوار کے ذریعے بھی نہیں توڑ سکتا۔ آج ہمیں زبان چلانے کی بڑی عادت ہے، ہر وقت یہ بولتے رہتے ہیں، سننے کی عادت نہیں ہے فقط بولنے کی عادت ہے۔

### زبان بڑی خوفناک چیز ہے:

چوں کہ زبان بڑی خوفناک چیز ہے۔ زبان سے جس قدر تکلیفیں دوسروں کو پہنچتی ہیں، ہاتھ سے اس قدر نہیں پہنچتیں اور اسی پہنچائی جا سکتی ہیں۔ ہاتھ سے تو صرف وہاں تک تکلیف پہنچا سکتے ہیں جہاں تک ہاتھ پہنچے گا اور اگر ہاتھ میں لامبی پہنچے گی اور اگر ہاتھ میں بندوق ہے تو جہاں تک بندوق کی گولی پہنچے گی وہاں تکلیف پہنچائی جا سکتی ہے، لیکن زبان کی ریش امریکہ تک پہنچ جاتی ہے، امریکہ میں جیسے ہوئے شخص کو یہاں بیٹھ کر گالی دی جا سکتی ہے۔

پھر یہ کہ ہاتھ سے تکلیف پہنچانے کے لئے طاقت کی بھی ضرورت ہے، اگر آپ اپنے سے زیادہ طاقت ور آدمی کو ہاتھ سے تکلیف پہنچانا چاہیں گے تو اولاً تو ہست ہی نہیں ہوگی اور اگر پہنچائیں گے تو بہت ہنگی پڑ جائے گی، لیکن زبان کے ذریعے کمزور سے کمزور آدمی بڑے سے بڑے طاقت ور آدمی کو تکلیف پہنچا دیتا ہے۔ زبان سے جرام بھی بڑے بڑے ہوتے ہیں۔ زیادہ تر جگہ اور جرام زبان کی وجہ سے ہوتے ہیں، ہاتھ کی وجہ سے کم ہوتے ہیں، گالی دینا، غیبت کرنا، تہمت لگانا وغیرہ یہ سب گناہ زبان سے ہوتے ہیں۔ اسی لئے رسول کرم ﷺ نے اپنے ارشاد میں زبان کو ہاتھ سے پہلے ذکر کیا۔

اگر آدمی زبان پر قابو پا لے تو معاشرت کے آدھے مسائل حل ہو جاتے ہیں

فرمایا: ایک صاحب کی عنز کے گھر گئے تو دیکھا ان کی بہو بہت غصے میں ہے اور زبان سے اپنی ساس کو ہمراہ ملا کہہ رہی ہے اور ساس بھی پاس پہنچی ہوئی تھی، ان صاحب نے اس کی ساس سے پوچھا کہ کیا بات ہو گئی؟ اتنا غصہ اس کو کیوں آ رہا ہے؟ جواب میں ساس نے کہا:

بات پہنچ بھی نہیں تھی۔ میں نے صرف دو بول بولے تھے، اس کی خطا میں پکڑی گئی۔ اور اس کے نتیجے میں یہ ناچی ناچی پھر رہی ہے، اور غصہ کر رہی ہے۔ ان صاحب نے پوچھا کہ وہ دو بول کیا تھے؟ ساس نے کہا کہ میں نے تو صرف یہ کہا تھا کہ باپ تیرا غلام اور ماں تیری لوٹدی، میں اس کے بعد سے یہ ناچی ناچی پھر رہی ہے۔

اب دیکھئے: وہ صرف دو بول تھے۔ لیکن ایسے دو بول تھے جو انسان کے اندر آگ لگانے والے تھے۔ الہا طمع کا انداز گھروں کو بر باد کرنے والا ہے، دلوں میں بغش اور نفرتیں پیدا کرنے والا ہے، اس سے بچتا چاہئے، ہمیشہ صاف اور سیدھی بات کہنی چاہئے۔

### زبان کی آفتیں:

الہا اگر ہم کسی کے دل کو خوش نہیں کر سکتے تو اس کے دل کو رنج بھی نہیں پہنچایا کریں۔ یاد رکھئے کہ بیماریوں میں سے سب سے بڑی دل کی بیماری ہے اور دل کی بیماریوں میں سے سب سے بڑی دل آزاری ہے۔ مگر ہم بڑی دیدہ دلیری سے دوسروں کی دل آزاری کر رہے ہوتے ہیں۔

خاوند یوہی کو کوئی ایسی بات کر دیتا ہے کہ وہ بے چاری سارا دن روتوں رہ جاتی ہے اور یہوی خاوند کو ایسی بات کہہ دیتی ہے کہ اس بے چارے کا سکون بر باد ہو جاتا

اور بے شمار گناہوں سے نجات مل جاتی ہے۔ اسی لئے بزرگ اس بات کی ہدایت کرتے ہیں کہ کم بولنے کی عادت ذاتی جائے۔ "فِلَّهُ الْكَلَامُ" (یعنی کم گوئی) یہ اہم اصول ہے۔ اور کم گوئی کا مطلب یہ ہے کہ بے ضرورت نہ بولا جائے، ہال جب ضرورت تھیں آئے تو پھر بولو۔

### کم گوئی اختیار کرنے کے طریقے

اس اصول پر عمل پیرا کرنے کے لئے بڑے بڑے مجاہدے اور ریاضتیں کرائی جاتی ہیں کیوں کہ جس شخص کو زیادہ بولنے کی عادت ہوتی ہے، اس سے یہ عادت چھپانا بڑا مشکل ہوتا ہے۔

بعض لوگوں کو یہاڑی ہوتی ہے کہ ہر وقت بولتے رہتے ہیں حالانکہ یہ بہت بری یہاڑی ہے۔ آدمی جتنا زیادہ بولتا ہے، اتنے ہی اس سے گناہ زیادہ ہوتے ہیں اور جتنا کم بولتا ہے، اتنے ہی کم گناہ ہوتے ہیں۔ بعض مرتبہ اس یہاڑی کا علاج ذاتی ڈپٹ سے ہو جاتا ہے کہ دو تین مرتبہ سب کے سامنے ذاتی دیا جائے تو یہ عادت چھپوت جاتی ہے، لیکن بعض دفعہ ذاتی ڈپٹ سے بھی کام نہیں چلتا اور یہ عادت بالی رہتی ہے تو ایسی صورت میں بعض بزرگوں نے ایسا بھی کیا ہے کہ ایسے شخص کو من کے اندر لا ہے کے گولے بنا کر رکھنے کا حکم دیا تاکہ جب بھی بولنے کی ضرورت پڑے تو پہلے خوب سوچ کے بولنے کی ضرورت ہے یا نہیں؟ کیوں کہ بولنے سے پہلے گولے ٹکالئے پڑیں گے، پھر ضرورت بات کر کے پھر گلوں کو دھوکر من میں رکھنا ہوگا، اب پھر بات کرنے کو جی چاہے گا تو سوچے گا کہ بلوں یا نہ بلوں کیوں کہ یہ ساری مشقت سامنے ہوگی۔ اس طرح کم بولنے کی عادت پڑ جائے گی۔

نبی اکرم ﷺ کے ول میں دوسروں کو تکلیف سے بچانے کی کس قسم

ہے؟ اس کا اندازہ اس بات سے لگائیے کہ آپ ﷺ ایک مرتبہ جحد کے دن طلبہ دے رہے تھے، اتنے میں آپ ﷺ نے دیکھا کہ ایک صاحب اگلی مفتوح تک پہنچنے کے لئے لوگوں کی گرد نہیں پھلاتگتے ہوئے آگے بڑھ رہے ہیں، آپ ﷺ نے یہ منظر دیکھ کر خطبہ روک دیا اور ان صاحب سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: "یہجاو تم نے لوگوں کو اذیت پہنچائی ہے۔"

نبی اکرم ﷺ نے خود ہی مسجد کی پہلی صفائی میں نماز پڑھنے کی بڑی فضیلت بیان فرمائی ہے، بل کہ یہاں تک فرمایا ہے کہ اگر لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ پہلی صفائی میں کتنا اجر و ثواب ہے تو وہ پہلی صفائی میں جگہ پانے کے لئے قرعہ اندازی کرنے لگیں۔

لیکن یہ ساری فضیلت اسی وقت تک ہے جب تک پہلی صفائی میں پہنچنے کے لئے کسی دوسرے کو تکلیف دینی نہ پڑے، لیکن اگر اس سے کسی کو تکلیف پہنچنے لگے تو یہ اصول سامنے رکھنا ضروری ہے کہ پہلی صفائی تک پہنچنا مستحب ہے، اور دوسروں کو تکلیف سے بچانا واجب ہے، لہذا ایک منتخب کی خاطر کسی واجب کو چھوڑا نہیں جا سکتا۔

مسجد حرام میں طواف کرتے ہوئے مجرموں کو بوسہ دینا بہت اجر و ثواب رکھتا ہے، اور احادیث میں اس کی نجاتی فضیلیتیں بیان کی گئی ہیں، لیکن ساتھ ہی تاکید یہ ہے کہ اس فضیلت کے حصول کی کوشش اسی صورت میں کرنی چاہئے جب اس سے کسی دوسرے کو تکلیف نہ پہنچے، پھر اچھے دلے کر اور دعیگا مشتی کر کے مجرموں تک پہنچنے کی کوشش کرنا نہ صرف یہ کہ ثواب نہیں ہے بل کہ اس سے الٹا گناہ

۱۔ مسن ابن ماجہ، باب ماجہ فی النبی عن تحطی الناس۔

۲۔ ترمذی، باب ماجہ فی فضل الصف الاول۔

۳۔ ترمذی، باب ماجہ فی تقبیل الحجر۔

ہونے کا اندیشہ ہے، اگر کسی شخص کو تمام عمر جبراً سودا کا بوسہ نہ مل سکے تو ان شاء اللہ اس سے یہ باز پرس نہیں ہوگی کہ تم نے جبراً سودا کا بوسہ کیوں نہیں لیا؟ لیکن اگر بوسے لینے کے لئے کسی کمزور شخص کو دھکا دے کر تکلیف پہنچا دی تو یہ ایسا گناہ ہے جس کی معافی اس وقت تک نہیں ہو سکتی جب تک وہ شخص معاف نہ کر دے۔

غرض اسلام نے اپنی تعلیمات میں قدم قدم پر اس بات کا خیال رکھا ہے کہ ایک انسان دوسرے کے لئے تکلیف کا باعث نہ بنے، اسلام کی پیشتر معاشری تعلیمات اسی محور کے گرد گھومتی ہیں جس کا خلاصہ یہ ہے:

— تمام عمر اسی اختیاط میں گزری  
یہ آشیاں کسی شاخ چن پر بار نہ ہو

ظلم صرف یہ ہی نہیں ہے کہ کسی کامال چیز میں لیا جائے، یا اسے جسمانی تکلیف پہنچانے کے لئے اس پر ہاتھ اٹھایا جائے، بل کہ عربی زبان میں "ظلم" کی تعریف یہ کی گئی ہے: "وَضْعُ الشَّمَيْرِ فِيْ غَيْرِ مَوْضِعِهِ ظُلْمٌ" یعنی "کسی بھی چیز کو بے جگہ استعمال کرنا ظلم ہے" چون کسی چیز کا بے محل استعمال یقیناً کسی نہ کسی کو تکلیف پہنچانے کا موجب ہوتا ہے، اس لئے ہر ایسا استعمال "ظلم" کی تعریف میں داخل ہے، اور اگر اس سے کسی انسان کو تکلیف پہنچی ہے تو وہ شرعی اعتبار سے گناہ کبیرہ بھی ہے۔ لیکن ہمارے معاشرے میں اس طرح کے بہت سے گناہ کبیرہ اس طرح روایت پا گئے ہیں کہ اب عام طور سے ان کے لگناہ ہونے کا احساس بھی باقی نہیں رہا۔

اب ہم ان اسباب کو ذکر کریں گے جن کے ذریعے سے کسی بھی انسان کو تکلیف ہو سکتی ہے لہذا جتنا ممکن ہو کے ان سے بچا جائے تاکہ مسلمان کو تکلیف دینے کے لگناہ سے بچا جاسکے۔

۱ ذکرو فلکو: ص ۲۳ تا ۲۴  
۲ کتاب التعریفات، باب الطاء: ص ۱۰۲

## ۱ تکلیف کا پہلا سبب: لاوڑا اپیکر کا غلط استعمال

"ایڈا رسانی" کی ان بے شمار صورتوں میں سے ایک انتہائی تکلیف وہ صورت لاوڑا اپیکر کا غالمان استعمال ہے۔

لاوڑا اپیکر کو اگر صحیح استعمال کیا جائے تو باعثِ ثواب ہے لیکن اگر اسے اپنے مقاصد سے ہٹ کر استعمال کیا جائے تو باعثِ عذاب اور مخلوق خدا کو تکلیف کا ذریعہ ہے مثلاً اذان، نماز اور دیگر ضرورت کے موقع پر لاوڑا اپیکر کا استعمال اس کے مقاصد میں سے ہے اور اس کا بے جا استعمال بغیر ضرورت کے اونچی آوازیں غصیں، اور دیگر نظمیں وغیرہ مخلوق خدا کی تکلیف کا باعث ہے۔

اونچی چند روز پہلے ایک اگریزی روزنامے میں ایک صاحب نے مکاہت کی ہے کہ بعض شادی بالوں میں رات تین بجے تک لاوڑا اپیکر پر گانے بجانے کا سلسلہ جاری رہتا ہے، اور آس پاس کے لئے والے بے چینی کے عالم میں کروٹیں بدلتے رہتے ہیں، اور ایک شادی بال پر کیا موقف ہے ہر جگہ دیکھنے میں ملکی آتا ہے کہ جب کوئی شخص کہیں لاوڑا اپیکر نصب کرتا ہے تو اسے اس بات کی پرواہیں ہوتی کہ اس کی آواز کو صرف ضرورت کی حد تک محدود رکھا جائے، اور آس پاس کے آن ضیغفوں اور بیاروں پر رحم کیا جائے جو یہ آواز سننا نہیں چاہتے۔

گانے بجانے کا معاملہ تو الگ رہا، کہ اس کو بلند آواز سے پھیلانے میں ڈھری برائی ہے، اگر کوئی خالص دینی اور نہیں پروگرام ہو تو اس میں بھی لوگوں کو لاوڑا اپیکر کے ذریعے زبردستی شریک کرنا شرعی اعتبار سے ہرگز جائز نہیں ہے، لیکن انہوں ہے کہ ہمارے معاشرے میں سیاسی اور نہیں پروگرام منعقد کرنے والے حضرات بھی شریعت کے اس اہم حکم کا بالکل خیال نہیں کرتے۔ سیاسی اور نہیں جلوں کے لاوڑا اپیکر بھی دور دور تک مار کرتے ہیں اور ان کی موجودگی میں کوئی شخص اپنے گھر

میں نہ آرام سے سو سکتا ہے، نیکوئی کے ساتھ اپنا کوئی کام کر سکتا ہے۔ لاوڈ اپنکر کے ذریعے اذان کی آواز دور تک پہنچانا تو برق ہے، لیکن مسجدوں میں جو وعظ اور تقریریں یا ذکر و تلاوت لاوڈ اپنکر پر ہوتی ہیں، ان کی آواز دور دور تک پہنچنے کا کوئی جواز نہیں ہے۔ اکثر دیکھنے میں آتا ہے کہ مسجد میں بہت تھوڑے سے لوگ وعظ یا درس سننے کے لئے بیٹھے ہیں جن کو آواز پہنچانے کے لئے لاوڈ اپنکر کی سرے سے ضرورت ہی نہیں ہے، یا صرف اندر ونی اپنکر سے بآسانی کام چل سکتا ہے، لیکن یہ ونی لاوڈ اپنکر پوری وقت سے کھلا ہوتا ہے، اور اس کے نتیجے میں یہ آواز محلے کے گرگھر میں اس طرح پہنچتی ہے کہ کوئی شخص اس سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہتا۔

حضرت منشی تعالیٰ عثمانی صاحب فرماتے ہیں: "مجھے یاد ہے کہ میں ایک مرتبہ لاہور گیا، جس مکان میں میرا قیام تھا، اس کے تین طرف تھوڑے تھوڑے فاصلے سے تین مسجدیں تھیں، جمعہ کا دن تھا، جگر کی نماز کے فوراً بعد سے تینوں مسجدوں کے لاوڈ اپنکر پوری وقت سے کھل گئے، اور پہلے درس شروع ہوا، پھر بیچول نے تلاوت شروع کر دی، پھر نفلین اور نعمت پڑھنے کا سلسلہ شروع ہوا، یہاں تک کہ جگر کے وقت سے جمعہ تک یہ "ندبی پروگرام" اس طرح بے مکان جاری رہے کہ گھر میں کسی کو کان پر یہ آواز سنائی نہیں دیتی تھی۔ خدا کا شکرے کے اس گھر میں اس وقت کوئی بیمار نہیں تھا، لیکن میں سوچ رہا تھا کہ اگر خونخواست کوئی شخص بیمار ہو تو اس کو سکون کے ساتھ لانا کہ اس ماحول میں کوئی راستہ نہیں۔"

بعض مسجدوں کے بارے میں یہ سننے میں آیا ہے کہ وہاں خالی مسجد میں لاوڈ اپنکر پر شیپ چلا دیا جاتا ہے، مسجد میں سننے والا کوئی نہیں ہوتا، لیکن پورے محلے کو یہ شیپ زبردستی سننا پڑتا ہے۔

دین کی صحیح فہم رکھنے والے اہل علم خواہ کسی مکتب نگر سے تعلق رکھتے ہوں، کبھی

یہ کام نہیں کر سکتے، لیکن ایسا ان مسجدوں میں ہوتا ہے جہاں کا انتظام علم دین سے ناواقف حضرات کے ہاتھ میں ہے۔ بسا اوقات یہ حضرات پوری نیک نیتی سے یہ کام کرتے ہیں، وہ اسے دین کی تبلیغ کا ایک ذریعہ سمجھتے اور اسے دین کی خدمت قرار دیتے ہیں۔ لیکن ہمارے معاشرے میں یہ اصول بھی بہت غلط مشہور ہو گیا ہے کہ نیت کی اچھائی سے کوئی غلط کام بھی جائز اور صحیح ہو جاتا ہے، واقعہ یہ ہے کہ کسی کام کے درست ہونے کے لئے صرف نیک نیتی ہی کافی نہیں، اس کا طریقہ بھی درست ہونا ضروری ہے۔ اور لاوڈ اپنکر کا ایسا ظالمانہ استعمال نہ صرف یہ کہ دعوت و تبلیغ کے بنیادی اصولوں کے خلاف ہے، بل کہ اس کے ائمۃ فتنا ہمہ ہوتے ہیں۔

جن حضرات کو اس سلسلے میں کوئی غلط فہمی ہو، ان کی خدمت میں درودمندی اور دل سوزی کے ساتھ چند نکات ذیل میں پیش کرتا ہوں:

① **مشہور محدث حضرت عمر بن شہب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى نَعَلَمُ** نے مینہ منورہ کی تاریخ پر چار جلدیوں میں یہی مفصل کتاب لکھی ہے جس کا حوالہ یہ ہے یہے علماء محدثین ہمیشہ دیتے رہے ہیں۔ اس کتاب میں انہوں نے ایک واقعہ اپنی سند سے روایت کیا ہے کہ ایک واعظ صاحب حضرت عائشہ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهَا کے مکان کے بالکل سامنے بہت بلند آواز سے وعظ کہا کرتے تھے، ظاہر ہے کہ وہ زمانہ لاوڈ اپنکر کا نہیں تھا، لیکن ان کی آواز بہت بلند تھی، اور اس سے حضرت عائشہ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهَا کی یکسوئی میں فرق آتا تھا، یہ حضرت فاروق اعظم رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهُ کی خلافت کا زمان تھا، اس لئے حضرت عائشہ رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهَا نے حضرت عمر رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهُ سے شکایت کی کہ یہ صاحب بلند آواز سے میرے گھر کے سامنے وعظ کہتے رہتے ہیں، جس سے مجھے تکلیف ہوتی ہے، اور مجھے کسی اور کی آواز سنائی نہیں دیتی۔ حضرت عمر رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهُ نے ان صاحب کو پیغام بھیج کر انہیں وہاں وعظ کرنے سے منع کیا۔ لیکن پھر عمر سے بعد واعظ صاحب نے دوبارہ وہی سلسلہ شروع کر دیا۔ حضرت عمر رَضِيَ اللّٰهُ تَعَالٰی عَنْهُ کو

اطلاع ہوئی تو انہوں نے خود جا کر آن صاحب کو پکڑا، اور آن پر تعزیری سزا جاری کی۔<sup>۱</sup>

بات صرف یہ نہیں تھی کہ حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنی تکلیف کا ازالہ کرنا چاہتی تھیں، بل کہ دراصل وہ اسلامی معاشرت کے اصول کو واضح اور نافذ کرنا چاہتی تھیں کہ کسی کو کسی سے کوئی تکلیف نہ پہنچے، نیز یہ بتانا چاہتی تھیں کہ دین کی دعوت و تبلیغ کا پروقار طریقہ کیا ہے؟

چنانچہ امام احمد رحمجید اللہ تعالیٰ نے اپنی مند میں روایت لقل کی ہے: ایک مرتبہ ام المؤمنین حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنی آواز کو تجوڑا پست کر تبلیغ کے آداب تفصیل کے ساتھ بتائے اور آن آداب میں یہ بھی فرمایا: "اپنی آواز کو انہی لوگوں کی حد تک محدود رکھو جو تمہاری مجلس میں بیٹھے ہیں، اور انہیں بھی اُسی وقت تک دین کی باتیں سناو جب تک ان کے چہرے تمہاری طرف متوجہ ہوں، جب وہ چہرے پھیر لیں، تو تم بھی رک جاؤ..... اور ایسا بھی نہ ہونا چاہئے کہ لوگ آپس میں باٹھیں کر رہے ہوں اور تم ان کی بات کاٹ کر اپنی بات شروع کر دو، بل کہ ایسے موقع پر خاموش رہو، پھر جب وہ تم سے فرمائش کریں تو انہیں دین کی بات سناو۔"<sup>۲</sup>

حضرت عطاء بن ابی رباح رحمجید اللہ تعالیٰ ہر بڑے اونچے درجے کے تابعین میں سے ہیں، علم تفسیر و حدیث میں ان کا مقام مسلم ہے، ان کا مقولہ ہے: "علم کو چاہئے کہ اس کی آواز اس کی اپنی مجلس سے آگئے نہ ہوئے۔"

۱۔ اخبار المدیہ لعمربن شيبة: ۱۵/۱

۲۔ مجمع الزوائد: ۱۹۱/۱

۳۔ ادب الاملاہ والاستعمالہ للسمعانی: ص ۴

۲۔ یہ سارے آداب درحقیقت خود حضور سرور کوئی حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ نے اپنے قول و فعل سے تعلیم فرمائے ہیں۔ مشہور واقعہ ہے کہ آپ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنی تکلیف کا ازالہ کر رکھنے والے کے پاس سے گزرے، وہ تجدید کی نماز میں بلند آواز سے تلاوت کر رہے تھے۔

آپ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنے تلاوت کرتے ہیں؟ حضرت عمر رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنے تلاوت کرتے ہیں؟ حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنے تلاوت کرتے ہیں؟ حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنے تلاوت کرتے ہیں؟ حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنے تلاوت کرتے ہیں؟ حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ علیہ اپنے تلاوت کرتے ہیں؟

۳۔ انہی احادیث و آثار کی روشنی میں تمام فقہاء امت رحمجید اللہ تعالیٰ اس بات پر متفق ہیں کہ تجدید کی نماز میں اپنی بلند آواز سے تلاوت کرنا جس سے کسی کی نیند خراب ہو، ہرگز جائز نہیں۔ فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے گھر کی چھت پر بلند آواز سے تلاوت کرے جب کہ لوگ سورہ ہوں تو تلاوت کرنے والا گناہ گار ہے۔

ایک مرتبہ ایک صاحب نے یہ سوال ایک استخنا کی صورت میں مرجب کیا تھا کہ بعض مساجد میں تراویح کی قرأت لا وڈا اپنیکر پر اپنی بلند آواز سے کی جاتی ہے کہ اس سے محلے کی خواتین کے لئے گھروں میں نماز پڑھنا مشکل ہو جاتا ہے، نیز جن مریضوں اور کمزور لوگوں کو علاج یا جلدی سونا ضروری ہو وہ سوچیں سکتے، اس کے علاوہ باہر کے لوگ قرآن کریم کی تلاوت ادب سے سنتے پر قادر نہیں ہوتے۔ اور بعض مرتبہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ تلاوت کے دوران کوئی سجدے کی آیت آ جاتی ہے، سنتے والوں پر سجدہ واجب ہو جاتا ہے، اور یا تو ان کو پڑتہ ہی نہیں چلتا، یا وہ وضو سے نہیں ہوتے، اس لئے سجدہ نہیں کر سکتے، اور بعد میں بھول ہو جاتی ہے۔ کیا ان حالات

۱۔ ترمذی، باب ماجاه فی القراءة بالليل: ۱/۱۰۰

۲۔ خلاصۃ الفتاوی: ۱/۰۳، شامی: ۱/۳۴۴ تا ۴۳۲

میں تراویح کے دوران یہ ورنی لاڈا اپنکر زور سے کھولنا شرعاً جائز ہے؟ یہ سوال مختلف علماء کے پاس بیجا گیا، اور سب نے مختلف جواب سمجھ دیا کہ ان حالات میں تراویح کی تلاوت میں یہ ورنی لاڈا اپنکر بلا ضرورت زور سے کھولنا شرعاً جائز نہیں ہے، یہ فتویٰ ماہنامہ "البلاغ" کی حرم ۱۳۰۰ھ کی اشاعت میں شائع ہوا ہے۔ اور واقعہ یہ ہے کہ یہ کوئی اختلافی مسئلہ نہیں ہے، اس پر تمام مکاتب فکر کے علماء متفق ہیں۔

رمضان کا مہینہ عبادات اور برکات کا مہینہ ہے، یہ مہینہ ہم سے شرعی احکام کی سختی کے ساتھ پابندی کا مطالبہ کرتا ہے، یہ عبادتوں کا مہینہ ہے، اور اس میں تماز، تلاوت اور ذکر جتنا بھی ہو سکے، باعث فضیلت ہے۔ لیکن ہمیں چاہئے کہ یہ ساری عبادتوں اس طرح انجام دیں کہ ان سے کسی کو تکلیف نہ پہنچے، اور ناجائز طریقوں کی بدولت ان عبادتوں کا ثواب ضائع نہ ہو۔ لاڈا اپنکر کا استعمال صرف بوقت ضرورت اور بقدر ضرورت کیا جائے، اس سے آگئے نہیں۔

مذکورہ بالا گزارشات سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ شریعت نے دوسروں کو تکلیف سے بچانے کا کتنا اہتمام کیا ہے؟ جب قرآن کریم کی تلاوت اور وعظ نصیحت جیسے مقدس کاموں کے بارے میں بھی شریعت کی ہدایت یہ ہے کہ ان کی آواز ضرورت کے مقامات سے آگئے نہیں بڑھنی چاہئے، تو گانے بجانے اور دوسروی لغویات کے بارے میں خود اندازہ کر لجئے کہ ان کو لاڈا اپنکر پر انجام دینے کا کس قدر دہرا دویں ہے؟

## ۲ تکلیف کا دوسرا سبب: ناجائز تجاوزات

ای طرح سرکاری زمینوں پر تجاوزات اسی قسم کی غاصبانہ کارروائی ہے جس کا

تعلق حقوق العباد کے اس عکین شعبے سے ہے، ہمارے علماء نے فقط کی کتابوں میں اس مسئلے پر بحث کی ہے کہ جس شخص کا مکان سرک کے کنارے واقع ہو، وہ اپنی کھڑکی پر سائبان لگا سکتا ہے یا نہیں؟ اور اگر لگا سکتا ہے تو زیادہ سے زیادہ کتنا لمبا چوڑا؟ حالاں کہ سائبان لگانے سے زمین کے کسی حصے پر قبضہ نہیں ہوتا، بل کہ فضا کا بہت تھوڑا اساحص استعمال ہوتا ہے۔

نیز یہ مسئلہ بھی فقہاء کے بیان زیر بحث آیا ہے کہ جس شخص نے عام لوگوں کی گزرگاہ پر راست روک کر دکان لگائی ہو اس سے کوئی چیز خریدنا جائز ہے یا نہیں؟ بعض فقہاء کہتے ہیں کہ اس شخص نے چوں کے عوام کا حق فصل کر رکھا ہے لہذا اس سے سودا خریدنا اس کی غاصبانہ کارروائی میں تعاون ہے، اس لئے اس سے کوئی چیز خریدنا جائز نہیں، بعض دوسرے فقہاء اگرچہ اس حد تک نہیں گئے، لیکن انہوں نے یہ کہا کہ اگر یہ امید ہو کہ سودا نہ خریدنے سے اس کو اپنی غلطی کا احساس ہوگا اور وہ اپنی اس حرکت سے بازا آجائے گا تو اس سے واقعی سودا خریدنا نہ چاہئے، اس سے یہ اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اسلامی قانون تجاوزات کے بارے میں کتنا حساس ہے؟

ہمارے معاشرے میں تجاوزات کوئی قابل ذکر عیب ہی نہیں رہے جس کا جی چاہتا ہے وہ اپنے مکان یا دکان کے گرد یا پوری سرکاری زمین پر قبضہ جما کر بیٹھ جاتا ہے، بل کہ ہمارے گرد و پیش میں جس طرح یہ تجاوزات پھیلے ہوئے ہیں ان میں ایک نہیں کئی کئی گناہ یہک وقت جمع ہیں۔

① عوامی زمین پر ناجائز قبضہ یہ برا عکین گناہ ہے۔

② دوسرا نمونا ان تجاوزات سے راست چلنے والوں کو بڑی تکلیف ہوتی ہے، اور راہ گیروں کے راستے میں رکاوٹ پیدا کرنا ایک مستقل گناہ ہے، جس پر حدیث میں سخت وعید آئی ہے۔

③ ہمارے ماحول میں یہ تجاوزات رشتہ خوری کے فروع کا بہت برا ذریعہ بنی

بیان بیان العلم زینت

ہوئی ہیں کیوں کہ انہیں باقی رکھنے کے لئے متعلقہ الہکار کو "بھتہ" دینا پڑتا ہے، اور یہ بحثتہ ایک مرتبہ دینا کافی نہیں ہوتا، بل کہ ہفت وار یا ماہانہ تجوہ کی طرح اس کی ادا-انگلی ضروری ہوتی ہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس قسم کے الہکاروں سے بھی چاہتے ہیں اور اس کی پوری کوشش بھی کرتے ہیں کہ یہ تجاوزات ختم ہوں، تاکہ ان کی "آمدی" کا یہ ذریعہ بند نہ ہونے پائے، لہذا ان کو اپنے فرائض سے عافل کرنے بل کہ فرائض کے برکھس کام کرنے کا گناہ بھی اس میں شامل ہو تو بھید نہیں۔

### ۳ تکلیف کا تیرسا سبب: گزرگاہوں میں رُکاؤٹ ڈالنا

اس طرح ہمارے ملک میں یہ بھی عام رواج ہو گیا ہے کہ جلوسوں اور تقریبات کے لئے چلتی ہوئی سڑک روک کر شامیانے اور قاتمیں لگائی جاتی ہیں، اور اس کے نتیجے میں آنے جانے والی گاڑیوں کو مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے، اور ٹریک کے نظام میں بعض اوقات شدید خلل و قع ہو جاتا ہے، یہ بات ہر مسلمان جانتا ہے کہ اگر کوئی شخص نماز پڑھ رہا ہو تو اس کے سامنے سے گزرنा جائز نہیں۔

احادیث میں اس بات کی ختنہ تاکید کی گئی ہے کہ کوئی بھی شخص کسی نمازی کے سامنے سے نگز رے، لیکن ساتھ ہی شریعت نے نماز پڑھنے والے کو یہ بھی ہدایت کی ہے کہ وہ ایسی جگہ نماز پڑھنا شروع نہ کرے جہاں لوگوں کو گزرنے میں دشواری ہو، مثلاً مسجد کا صحن اگر کھلا ہوا ہے تو صحن کے پیچوں بیچ یا اس کے آخری سرے پر نماز کے لئے کھڑے ہو جانا اس صورت میں جائز نہیں جب سامنے لوگوں کے گزرنے کی جگہ ہو اور نماز شروع کرنے کی وجہ سے انہیں لمبا چکر کاٹ کر جانا پڑتا ہو۔

لہذا حکم یہ دیا گیا ہے کہ ایسی جگہ نماز پڑھو جہاں یا تو سامنے کوئی ستون وغیرہ ہو جس کے پیچے سے لوگ گزر سکیں یا سامنے نماز ہی کی صفائی ہوں۔ اگر کوئی شخص

لے تمدی، باب ماجاء فی کراہیۃ المروءین المصلی: ۷۶/۱

لے تمدی، باب ماجاء فی ستة المصلی: ۷۸/۱

اس بہائیت کا خیال نہ رکھ کے اور صحن کے پیچوں بیچ نماز پڑھنے کھڑا ہو جائے تو بیہاں تک کہا گیا ہے کہ ایسی صورت میں کوئی شخص نمازی کے سامنے سے گزرنے پر مجبور ہو جائے تو اس کے گزرنے کا گناہ نماز پڑھنے والے پر ہوگا سامنے سے گزرنے والے پر نہیں۔

غور فرمائیے کہ مسجدیں عموماً بہت بڑی نہیں ہوتیں، اور اگر کسی شخص کو چکر کاٹ کر لکھا پڑے تو اس کے ایک دو منت سے زیادہ خرچ نہیں ہوتے، لیکن شریعت نے اس ایک دو منت کی تکلیف یا تاخیر کو بھی گوار نہیں کیا، اور نمازی کو تاکید فرمائی ہے کہ وہ لوگوں کو اس معمولی تکلیف سے بھی بچائے، ورنہ گناہ گاروہ خود ہو گا۔

ایک شخص نماز پڑھ رہا ہے آپ کو اس سے کچھ کام ہے۔ اب آپ اس کے بالکل قریب جا کر بیٹھ گئے۔ اور اس کے ذہن پر یہ فکر سوار کر دی کہ میں تمہارا انتظار کر رہا ہوں۔ تم جلدی سے اپنی نماز پوری کرو تاکہ میں تم سے ملاقات کروں۔ اور کام کراؤں۔ چنانچہ آپ کے قریب بیٹھنے کی وجہ سے اس کی نماز میں خلل واقع ہو گیا۔ اور اس کے دماغ پر یہ بوجھ بیٹھ گیا کہ یہ شخص میرے انتظار میں ہے، اس کا انتظار ختم کرنا چاہئے۔ اور جلدی سے نماز ختم کر کے اس سے ملاقات کرنی چاہئے۔ حالانکہ یہ بات آداب میں داخل ہے کہ اگر آپ کو کسی ایسے شخص سے ملاقات کرنی ہے جو اس وقت نماز میں مصروف ہے تو تم دور بیٹھ کر اس کے فارغ ہونے کا انتظار کرو، جب وہ خود سے فارغ ہو جائے تو پھر ملاقات کرو۔ لیکن اس کے بالکل قریب بیٹھ کر یہ تائز دینا کہ میں تمہارا انتظار کر رہا ہوں۔ لہذا تم نماز جلدی پوری کرو۔ ایسا تائز دینا ادب کے خلاف ہے۔ اس سے نمازی کو ذہنی طور پر بھی تکلیف ہو گی۔

جب شریعت کو یہ بھی گوار نہیں کہ کوئی شخص ہماری وجہ سے اس معمولی تکلیف میں جتنا ہو تو سڑک کو بالکل بند کر کے لوگوں کو دور کا راستہ اختیار کرنے پر مجبور کرنا

کس طرح جائز ہو سکتا ہے؟ بالخصوص آج کی مصروف زندگی میں اگر کسی شخص کو اپنی منزل مقصود تک پہنچنے میں چند منٹ کی تاخیر بھی ہو جائے تو بعض اوقات اس کو ناقابلٰ تلافی نقصان پہنچ جاتا ہے، کسی بیمار کو اسپتال پہنچانا ہو یا کسی بیمار کے لئے دو اے جانی ہو یا کوئی مسافر ریلوے اسٹشن یا ہوائی اڈے پہنچنا چاہتا ہو، اور ہمارے جلے یا تقریب کی وجہ سے اسے پہنچ یا دس منٹ کی تاخیر ہو جائے تو کہنے کو یہ تاخیر پہنچ دس منٹ کی ہے، لیکن اس تاخیر کے نتیجے میں بیمار رخصت بھی ہو سکتا ہے مسافر اپنے سفر سے بالکلی محروم بھی ہو سکتا ہے۔

جن جن لوگوں کو اس طرح کا نقصان پہنچا ہو، میں ان کا نام معلوم ہے نہ پڑا اور نہ نقصان کی نوعیت، لہذا اگر اس گناہ کی تلافی کرنا بھی چاہیں تو اس کا کوئی راست اختیار میں نہیں اس طرح کے جلے جلوسوں کا شرعی جواز بھی مشکوک معلوم ہوتا ہے جو سخنوں کے لئے آمد و رفت کا نظام درست ہم برہم کر کے عام لوگوں کو ناقابلٰ بیان اذیتوں میں جتنا کر دیتے ہیں، کیوں کہ یہ ساری خرابیاں ان میں بھی پر درجہ اتم موجود ہیں۔

## ۵ تکلیف کا پانچواں سبب: غلط پارکنگ

سرکوں پر بے جگہ گاڑیوں کی پارکنگ بھی ایک ایسا سلسلہ ہے جس میں ہم انتہائی بھی کا شکار ہیں۔ چھوٹی گاڑیاں تو ایک طرف رہیں بڑی بڑی ویگنیں اور بسیں بھی ایسی جگہ کھڑی کر دی جاتی ہیں کہ آنے جانے والوں کا راستہ بند ہو جاتا ہے، یا گزرنے والوں کو سخت مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے، چوں کہ ہم نے دین کو صرف تماز روزے ہی کی حد تک محدود کر رکھا ہے، اس لئے یہ عمل کرتے وقت کسی کو یہ دھیان نہیں آتا کہ ایسا کرنے والا شخص بے قاعدگی کا نہیں بل کہ ایک ایسے ہوئے گناہوں کا مرکب ہو رہا ہے جس کا تعلق حقوق العباد سے ہے۔

① تو جس جگہ پارکنگ منوع ہے اس جگہ گاڑی کھڑی کر دینا اس عوایی جگہ کا

سرکوں فی کھنثے کی رفتار سے دوڑتی ہیں، یہ عوایی سرک کا سارا سرنا جائز استعمال تو ہے ہی خود کھیلنے والوں کے لحاظ سے بھی اقدام خود کشی سے کم نہیں، گیند کے چیچے دوڑنے والے کے تمام تر ہوش و حواس گیند پر مركوز ہوتے ہیں، اور وہ لیکا یک پیش آجائے والی کسی صورت حال کی وجہ سے اپنے جسم کو کششوں کرنے پر قادر نہیں ہوتا، لہذا اچاک کوئی گاڑی سامنے آجائے تو کوئی بھی حادث پیش آ سکتا ہے، اور اس قسم کے حادثات پیش آ بھی چکے ہیں، اور جب اس کھیل کے نتیجے میں جائیں تک چل گئی ہیں تو گاڑیاں اور ان کے شیشے ٹونے کا کیا شمار؟

اس صورت حال کی ذمہ داری ان نو عمر کھیلنے والوں سے زیادہ ان کے والدین، سرپرستوں اور ان سرکاری کارندوں پر عائد ہوتی ہے جو انہیں اس خطرناک کھیل میں مصروف دیکھتے ہیں، اور اس سے باز رکھنے کی کوشش نہیں کرتے، دوسرا طرف ہرے شہروں میں کھیل کے میدانوں کی کمی بھی اس صورت حال کا سبب ہے جس کی طرف حکومت کو توجہ دینے کی ضرورت ہے۔

## ۶ تکلیف کا چوتھا سبب: شاہراہوں پر کھیلنا

یہ مناظر بھی بکثرت دیکھنے میں آتے ہیں کہ سرکوں کو کرکٹ کا میدان بنایا جاتا ہے، اور سرک کے پیچوں بیچ وکٹ یا وکٹ نما کوئی چیز نصب کر کے باقاعدہ کھیل شروع ہو جاتا ہے، آس پاس کی ہر کھڑی یا چلتی ہوئی گاڑی بیشنسین کے چوکوں کی زد میں ہوتی ہے، اور گیند کے چیچے دوڑتے ہوئے فیلڈر آنے جانے والی گاڑی کی زد میں، یہ مظہر گیوں اور چھوٹی سرکوں پر تو نظر آتا ہی رہتا ہے، لیکن کچھ عرصہ سے یہ دیکھا گیا ہے کہ میں روڑ پر باقاعدہ بیچ ہوتے ہیں جہاں عام طور سے گاڑیاں سائٹ

نا جائز استعمال ہے، جو غصب کے گناہ میں داخل ہے۔

② حاکم کے ایک جائز حکم کی خلاف ورزی ہے۔

③ اس بے قاعدگی کے نتیجے میں جس شخص کو تکلیف پہنچے گی، اسے تکلیف پہنچانے کا گناہ الگ ہے اس طرح یہ عمل جو غفلت اور بے دھیانی کے عالم میں روز مرہ ہوتا ہے، یہک وقت کئی گناہوں کا مجموعہ ہے، جن پر دنیا میں چالان ہو یاد ہو، آخرت میں ضرور باز پرس ہوگی۔

ای طرح بعض جگہ پارکنگ قانوناً منوع نہیں ہوتی، لیکن گاڑی اس انداز سے کھڑی کر دی جاتی ہے کہ آگے پیچے کی گاڑیاں سرک نہیں سکتیں، یا گزرنے والوں کو کوئی اور تکلیف پیش آتی ہے، یہ عمل بھی دینی اعتبار سے سراستہ جائز اور گناہ ہے۔

ہماری فقہ کی قدمیں کتابیں اس زمانے میں لکھی گئی ہیں جب خود کار گاڑیوں (آٹو موبائلز) کا رواج نہیں تھا، اور سفر کے لئے عموماً جائز استعمال ہوتے تھے، اس لئے تریک کا نظام اتنا چیخیدہ نہیں تھا جتنا آج ہے، اس کے باوجود ہمارے فقہاء کرام نے سڑکوں پر چلنے اور گاڑیوں کے ظہرانے کے بارے میں شرعی احکام کی تفصیل نہایت آسان تشریع کے ساتھ بیان کی ہے، اور اس سے اسلامی تعلیمات کی ہمہ گیری کا بھی اندازہ ہوتا ہے، اور اس بات کا بھی کہ اسلام میں اطم و ضبط اور حقوق العباد کی کتفی اہمیت ہے؟

اس کا تقاضا یہ ہے کہ بھیثت مسلمان ہمارا قلم و ضبط اور ہماری تہذیب و شانشی مثالی ہو، لیکن افسوس ہے کہ اپنی غفلت اور بے دھیانی کی وجہ سے ہم اس قسم کے بے شمار گناہ روزانہ اپنے نامہ اعمال میں شامل کر کے اپنی آخرت بھی خراب کر رہے ہیں، اور دنیا بھر کو اپنے بارے میں وہ تائماً بھی دے رہے ہیں جو نہ صرف ہم سے نفرت کا باعث بنتا ہے بل کہ اسلام کی چیختی ہوئی تعلیمات پر ہماری بد عملی کا نقاب ڈال دیتا

ہے جس کی وجہ سے وہ دین کا صحیح حسن دیکھنے سے محروم رہ جاتے ہیں۔

حضرت مفتی تقی عثمانی صاحب مدظلہ فرماتے ہیں: آج سے تقریباً پندرہ سال پہلے جب میں پہلی بار جنوبی افریقہ گیا تو کسی جدید ترقی یافتہ ملک کی طرف وہ میرا پیلا سفر تھا، اب تو جنوبی افریقہ پر اُس طور پر آزاد ہو چکا ہے، اور وہاں نسلی امتیاز کی پالیسی ایک قصہ پاریشہ بن چکی ہے، لیکن ان دونوں دہلوں وہاں سفید فام ڈچ حکمرانوں کا راج تھا، اور نسلی امتیاز کے قوانین پوری آب و تاب پر تھے، چنانچہ بڑے شہروں میں مستقل رہائش کا حق صرف گوروں کو حاصل تھا، دوسری نسلوں کے لوگوں کے لئے الگ الگ آبادیاں قائم تھیں، جو ان بڑے شہروں سے کافی فاصلے پر واقع تھیں، جو ہانسرگ سے تقریباً تیس میل دور ایک ایسی ہی خوب صورت آبادی "آزادویل" کے نام سے بسائی گئی تھی جو تمام تر ہندوستانی نسل کے باشندوں کے لئے مخصوص تھی، ہمارے میزبان چوں کہ اسی آبادی میں رہتے تھے، اس لئے ہمارا قیام بھی دیں ہوا، یہ بڑی پر فضابستی تھی، جو زیادہ تر رہائشی مکانات پر مشتمل تھی۔ تھوڑی آبادی کے لئے اگر ایک وسیع رقبے پر منصوبہ بندی کے ساتھ مکانات بنائے جائیں تو ظاہر ہے کہ یہتھی میں کشاورگی کا احساس ہو گا، یہی صورت یہاں بھی تھی کہ یہ بستی بہت خوبصورت لگتی تھی، محلی محلی، پر سکون، اور حدود رج صاف ستھری۔ یہاں کے مکنیوں میں سے تقریباً ہر شخص کے پاس اپنی اپنی کارخانی، لیکن سڑکوں پر بھومن کا سوال ہی نہیں تھا، پہلی چلنے والے بہت کم تھے۔

سرک پر اکا دکا چلنے والے نظر آجاتے، اور وہ بھی زیادہ تر فٹ پاٹھ پر، ورنہ سڑکیں زیادہ تر سنسان پڑی رہتی تھیں، لیکن ان سنسان سڑکوں پر بھی ہر چھوٹے سے چھوٹے موڑ کے کنارے زمین پر ایک سیاہ لائن کھینچنے نظر آتی تھی، اور بعض مقامات پر موڑ کے بغیر بھی، میں نے کار میں سفر کرتے ہوئے دیکھا کہ کار چلانے والا اس

لائن پر بیٹھ کر چند لمحوں کے لئے رکتا، اور دو میں باہم دیکھنے کے بعد پھر آگے بڑھتا، میرے لئے حیرت انگیز بات یہ تھی کہ سڑک دور دور تک سنان پڑتی ہے، اور کسی آنے جانے والا کا نام و نشان نہیں ہے، اس کے باوجود ذرا سیدرخواہ لئنی جلدی میں ہو، یا باتوں میں کتنا مشغول ہو، اس لیکر پر بیٹھ کر رکتا ضرور ہے، اور اس کی گردان خود تنہ داکیں باہم اس طرح مڑ جاتی ہے جیسے کوئی خود کار مشین کسی ریموت کنٹرول کے ذریعے مڑ رہی ہو۔

پہلی چہلی بار میں یہ سمجھا کہ ڈرائیور کرنے والے کو اچانک کوئی شبہ ہو گیا جس کی وجہ سے اس نے گاڑی روکی، لیکن جب بار بار سی ہی منظر نظر آیا تو میں نے لوگوں سے اس کی وجہ پوچھی، انہوں نے بتایا کہ ہمارے ملک میں یہ ٹرینیک کا قاعدہ ہے کہ ہر موڑ پر جہاں زمین پر یہ لائن کھینچی ہوئی ہوگی، گاڑی کو روک کر دو میں باہم دیکھنا ڈرائیور کے ذمے لازم ہے، اب ہمیں اس قاعدے پر عمل کرنے کی ایسی عادت پڑ گئی ہے کہ کوئی موڑ دیکھ کر یا زمین پر کھینچی ہوئی یہ لکیر دیکھ کر پاؤں بے ساختہ بریک پر بیٹھ جاتے ہیں اور گاڑی کے رکتے ہی گردان داکیں باہم مڑ جاتی ہے۔

اس کے بعد جتنے دن وہاں میرا قیام رہا، میں روزانہ بار بار یہ منظر دیکھتا رہا، کوئی ایک شخص بھی مجھے ایسا نہیں ملا جس نے اس قاعدے کی خلاف ورزی کی ہو، مجھے اپنی قیام گاہ سے میں روڑ تک روزانہ کی بار جاتا پڑتا، اور ہر بار میں یہ دیکھتا کہ کار ڈرائیور کرنے والا میں روڑ پر بیٹھنے سے پہلے کئی مرتبہ ان سنان سڑکوں پر رکتا تھا، حالاں کہ مجھے اس پورے عرصے میں ٹرینیک پولیس کا کوئی سپاہی ان سڑکوں پر نظر نہیں آیا جو لوگوں سے اس قاعدے کی پابندی کرا رہا ہو، نہ ہمارے ملک کی طرح ایسے سپینیز بریکر نظر آئے جنہیں کار بریکر کہنا زیادہ مناسب ہے۔

یہ نظارہ پہلی بار جنوبی افریقہ میں دیکھا تھا، اور اس لئے اچنبا (عجیب سا) معلوم ہوا تھا کہ آنکھیں پاکستان کی آزاد اور بے مہار ٹرینیک دیکھنے کی عادی تھیں،

بعد میں یہ منظر مشرق و مغرب کے بہت سے ترقی یافتہ ملکوں میں بھی دیکھا، یہاں تک کہ اب نہ گاہیں اس کی بھی عادی ہو گئیں، لیکن جب اپنے ملک میں ٹرینیک کا حال دیکھو تو وہ نہ صرف وہیں کا وہیں ہے، بل کہ ایسا لگتا ہے کہ اٹھی سوت میں سفر کر رہا ہے، تفصیل بیان کرنے کی ضرورت اس لئے نہیں کہ وہ ہر شخص کے سامنے ہے۔

اس صورت حال کا سب سرکاری انتظام کا ڈھیلاپن اور تعلیم و تربیت کا فقدان تو ہے ہی، لیکن ایک بڑا سبب یہ بھی ہے کہ ہم نے زندگی کے ان روزمرہ کے مسائل کو دین سے باہر کی چیز سمجھ رکھا ہے، اور یہ بات ذہن میں بھار کی ہے کہ دین اور اسلام کا تعلق تو صرف مسجد اور مدرسے سے ہے، دنیوی کاروبار اور اس سلسلے کے تمام امور دین کی گرفت سے (معاذ اللہ) باہر ہیں، لہذا ٹرینیک کے مسائل کا دین سے کیا واسطہ؟ اس غلط سوچ کا نتیجہ یہ ہے کہ ٹرینیک کے قواعد کی خلاف ورزی کرتے ہوئے کسی کو یہ خیال نہیں آتا کہ وہ کسی گناہ کا ارتکاب کر رہا ہے۔

بل کہ اب تو قاعدوں کو توڑنا ایک بہادری کی علامت بن گئی ہے، جو شخص جتنے قاعدہ توڑے اتنا ہی وہ اپنے آپ کو بہادر اور جیلا لا سمجھتا ہے، اور اسی غلط سوچ کا نتیجہ یہ بھی ہے کہ اچھے بھلے دین دار لوگ جو نماز روزے کے پابند ہیں، اور جمومی اعتبار سے حلال و حرام اور جائز و ناجائز کی فکر بھی رکھتے ہیں، ٹرینیک کے قواعد کی ورزے سے خلاف ورزی کرتے ہیں، اور نہ ان کے ضمیر پر کوئی بوجھ ہوتا ہے، نہ اس طرز عمل کو غلط یا گناہ سمجھتے ہیں، چنانچہ غلط جگہ پر گاڑی کھڑی کر دینا، مقررہ رفتار سے زیادہ تیز گاڑی چلاتا، غلط سمت میں سفر کرنا، رنگ کے سرخ اشارے کو توڑ دینا جہاں اور میکنگ منوع ہے وہاں گاڑیوں کی باقاعدہ ریس لگانا، روزہ مرہ کا کھیل بن کر رہا گیا ہے۔

حالاں کہ یہ سارے کام صرف بے قاعدگی کے زمرے ہی میں نہیں آتے، بل کوئی اعتبار سے بہت سے گناہوں کا مجموعہ بھی ہیں۔

اس سے دوسروں کو ڈھنی تکلیف پہنچتی ہے، اور یہ بات بار بار گز رچکی ہے کہ کسی بھی شخص کو باوجود تکلیف پہنچانا اتنا عکس گناہ ہے کہ اس کی معافی صرف قوبہ سے نہیں ہوتی، جب تک وہ شخص معاف نہ کرے۔

## ۱ تکلیف کا چھٹا سبب: غلط ڈرائیونگ

اسلامی فتنہ کی ہر کتاب میں یہ اصول لکھا ہوا ہے کہ عام راستوں پر چلانا اور کوئی سواری چلانا اس شرط کے ساتھ جائز ہے کہ چلنے والا دوسروں کی "سلامتی" کی خلافت دے، یعنی ایسے ہر کام سے احتساب کرے جو کسی دوسرے شخص کے لئے تکلیف یا خطرے کا باعث بن سکتا ہو، اس احتیاط کے بغیر اس کے لئے سڑک کا استعمال ہی جائز نہیں ہے، جو تمام یا شندوں کی مشترکہ ملکیت ہے، اور اگر اس بے احتیاطی کے نتیجے میں کسی شخص کو کوئی جانی یا مالی نقصان پہنچ جائے تو اس کا سارا تاو ان شرعی اقتدار سے اس شخص کے ذمے عائد ہوتا ہے جس نے بے احتیاطی کے ساتھ سڑک کو استعمال کیا۔

اب غور فرمائیے کہ اگر ایک شخص گلشن توڑ کر گاڑی آگے لے گیا، یا اس نے کسی ایسی جگہ سامنے والی گاڑی کو اور ٹیک کیا جہاں ایسا کرنا منوع تھا، بظاہر تو یہ معمولی ہی بے قاعدگی ہے، لیکن درحقیقت اس معمولی ہی حرکت میں چار بڑے گناہ جمع ہیں، ۱ قانون پہنچنی، اور حاکم کے جائز حکم کی نافرمانی ۲ وعدہ خلافی ۳ کسی کو تکلیف پہنچانا ۴ سڑک کا ناجائز استعمال، یہ گناہ ہم دن رات کسی تکلف کے بغیر اپنے دامنوں میں سمیٹ رہے ہیں، اور خیال بھی نہیں آتا کہ ہم سے کوئی گناہ سرزد ہو رہا ہے۔

پھر بعض اوقات کسی ایک شخص کی بے قاعدگی سینکڑوں انسانوں کا راستہ ہی بالکل ہند کر دیتی ہے، مثلاً سڑک کے ایک حصے میں اگر کسی وجہ سے ٹریک رک گیا تو

۱ پہلا گناہ: تو اس لئے کہ ٹریک کے تمام قواعد دراصل تمام انسانوں کی مصلحت کے تحت بنائے گئے ہیں، اور جو قوانین حکومت کی طرف سے عمومی مصلحت کے لئے بنائے جائیں، ان کی پابندی شرعی اقتدار سے بھی واجب ہے، اور ان کی خلاف ورزی ناجائز، قرآن کریم کا ارشاد ہے:

(أطْبِعُوا اللَّهَ وَأَطْبِعُوا الرَّسُولَ وَأُرْبِلِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ) ﴿٢﴾

ترجمہ: "اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی اور اپنے ذمہ دار حاکموں کی اطاعت کرو۔"

اس اطاعت سے مراد یہی ہے کہ حکام عمومی مصلحتوں کی بنیاد پر جو قواعدے مقرر کریں (بشرطیہ وہ شریعت کے خلاف نہ ہو) ان کی پابندی کی جائے، اس پابندی کا حکم اللہ اور رسول کی اطاعت کے ساتھ دیا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ ایسے قواعد کی پابندی شرعاً بھی ضروری ہو جاتی ہے۔

۲ دوسرا گناہ: جب کوئی شخص سڑک پر گاڑی چلانے کا لائنس لیتا ہے تو وہ حکام سے زبانی، تحریری یا کم از کم عملی وعدہ کرتا ہے کہ وہ سڑک پر گاڑی چلاتے وقت تمام مقررہ قواعد کی پابندی کرے گا، اگر لائنس کی درخواست دیتے وقت ہی وہ متعلقہ حکام کو یہ بتاؤ کہ وہ ٹریک کے اصولوں کی رعایت نہیں رکھ سکے گا، تو اسے کبھی لائنس نہ دیا جائے، لہذا اسے لائنس اسی وعدے کی بنیاد پر دیا گیا ہے، چنانچہ اس کے بعد اگر وہ ٹریک کے قواعد کو توڑتا ہے تو اس میں وعدے کی خلاف ورزی کا بھی گناہ ہے۔

۳ تیسرا گناہ: ان قواعد کو توڑنے سے عموماً کسی نہ کسی انسان کو تکلیف ضرور پہنچتی ہے، بعض اوقات تو اسی ہنا پر کوئی حادثہ پیش آ جاتا ہے، اور کسی بے گناہ کی جان چل جاتی ہے، یا اسے کوئی اور جسمانی نقصان پہنچ جاتا ہے، یا کم از کم اتنا تو ہوتا ہی ہے کہ

بعض جلد باز لوگ تھوڑے سے انتشار کی رحمت گوارا کرنے کے بجائے سڑک کے اس حصے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں جو آنے والے ٹرینک کے لئے مخصوص ہے، اس کا نتیجہ یہ ہے کہ آنے والی گاڑیوں کا راستہ رک جاتا ہے، اور گھنون سٹک کے لئے ٹرینک اس طرح جام ہو جاتا ہے کہ نہ جائے ماندن نہ پائے رفت۔ اس قسم کی بے قاعدگی درحقیقت "نساد فی الارض" کی تعریف میں آتی ہے، اور سینکڑوں انسانوں کو کرب و عذاب میں جتلنا کرنے کا گناہ اس شخص پر ہے جس نے خلاطست میں گاڑی لے جا کر اس صورت حال سے لوگوں کو دوچار کیا۔

ڈرائیور کرتے ہوئے دوسروں کو تکلیف سے بچانا چاہئے اس لحاظ سے کئی چیزوں کا خیال رکھنا چاہئے۔

۱ چیز نہ اڑا میں: سڑک پر جہاں کہیں بھی بارش کا یا کوئی اور پانی جمع ہو تو گاڑی نہایت احتیاط سے اور آرام سے چلانی چاہئے، کہیں ایسا نہ ہو کہ پانی کی پھیلیں اڑ کر پیدل چلنے والوں اور موثر سائکل چلانے والوں کے کپڑوں پر لگ جائیں۔ اس طرح ان کو تکلیف بھی ہوگی اور بعض اوقات کپڑے بھی ناپاک ہو جاتے ہیں۔

۲ گاڑی چیک کر لیں: اپنی گاڑی کو مکمل چیک کرنے کے بعد روڑ پر نکالیں، اگر ایسا نہ کیا گیا تو راستے میں کوئی بھی پریشانی گھیر سکتی ہے، مثلاً پڑوں، بریک، بھیج وغیرہ۔

گاڑی کی لائنوں کا خاص خیال رکھا جائے ورنہ رات کے وقت گاڑی کی لائس نہ ہونے کی وجہ سے سامنے سے آنے والی گاڑی یا پیدل آدمی سے کسی بھی وقت حادثہ ہو سکتا ہے۔ اسی طرح گاڑی کے اینڈی کیفر (اشارے) بھی ذرست ہونے چاہئیں ورنہ گاڑی کے مڑتے وقت کافی پریشانی کا باعث ہوتا ہے، ہاتھ بابرناک کر لے۔

اشارة کرنا پڑتا ہے موثر سائکل والے کے لئے تو اور خطرناک بات ہے۔

گاڑی کی بریک لائن بھی درست کر لینی چاہئے اس لئے کہ آپ کی بریک لینے کی خبر پچھلی گاڑی والے کو ہونا ضروری ہے ورنہ ہر وقت حادثے کا خطرہ رہتا ہے۔

## ۷ تکلیف کا ساتواں سبب: اوقات ضائع کرنا

سب سے بڑی چیز ہے آج کل ایک رواج کی شکل دے دی گئی ہے اور گناہ نہیں سمجھا جاتا وہ ہے دوسروں کے اوقات ضائع کرنا، کسی کے اوقات ضائع کرنے کی مختلف شکلیں ہیں۔

بھی کسی کے ہاں جا کر وقت ضائع کیا جاتا ہے اور بھی کسی کو بنا کر وقت ضائع کر جاتا ہے۔

جب کسی کے ہاں جائے تو فضول باتوں میں اپنا اور میزبان کا وقت ضائع نہ کرے، میزبان کو اپنے آنے کے بارے میں جو وقت بتائے اُسی پر پہنچے دیر نہ کرے، کیوں کہ اس سے میزبان کو تکلیف ہوتی ہے اور یہ وعدہ خلافی کے ذمے میں بھی آتا ہے۔ جب کسی کو اپنے ہاں بلائے تو مہمان کو انتظار نہ کروائے بل کہ مہمان کو وقت پر فارغ کرنے کی کوشش کرے تاکہ آپ کا اور مہمان کا قیمتی وقت ضائع نہ ہو۔

حضرت مفتی تقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں: "کچھ عرصہ قبل میں اپنے ایک عزیز کے یہاں شادی کی ایک تقریب میں مدعو تھا، چوں کہ آج کل شادی کی تقریبات متعدد وجوہ سے ناقابل برداشت ہوتی جا رہی ہیں، اس لئے میں بہت کم تقریبات میں شرکت کرتا ہوں، اور رشتہ داری کا یادوتی کا حق کسی اور مناسب وقت پر ادا کرنے کی کوشش کرتا ہوں، اتفاق سے اس روز اسی وقت میں پہلے سے بہار کا لوٹی میں ایک

جگہ تقریر کا وعده کر چکا تھا، جب کہ شادی کی یہ تقریر بخشش اسٹینڈم کے متعلق ایک لان میں منعقد ہو رہی تھی، یعنی دونوں بھروسے کے درمیان میلوں کا فاصلہ تھا، اس لئے میرے پاس ایک محتول عذر تھا، جو میں نے تقریر کے منتظمین سے عرض کر دیا، اور پروگرام یہ بتایا کہ میں بھار کا لوٹی جاتے ہوئے الی خانہ کو تقریر میں چھوڑتا جاؤں گا، اور جب بھار کا لوٹی کے پروگرام سے واپس ہوں گا تو اس وقت تک تقریر بختم ہو جی ہو گی، میں منتظمین کو منتظر مبارک باد دے کر گھر والوں کو ساتھ لے جاؤں گا۔

چنانچہ اسی نظم کے مطابق میں نے عشاء کی نماز بھار کا لوٹی میں پڑھی، نماز کے کافی دیر بعد وہاں پروگرام شروع ہوا، مجھ سے پہلے ایک اور صاحب نے خطاب کیا، پھر میرا خطاب بھی تقریر یا ایک گھنٹہ جاری رہا، اس کے بعد عشاء کی انتظام تھا، میں نے اس میں بھی شرکت کی، پھر وہاں سے روانہ ہوا، اور جب اسٹینڈم پہنچا تو رات کے سازھے گیارہ بجے رہے تھے، خیال یہ تھا کہ اگرچہ دعوت نامے پر نکاح کا وقت آٹھ بجے اور کھانے کا وقت غالباً سازھے آٹھ بجے درج تھا، لیکن اگر کچھ دیر ہوئی ہو گی، جب بھی سازھے گیارہ بجے تک ضرور تقریر بختم ہو گئی ہو گی، لیکن جب میں تقریر والے لان میں پہنچا تو معلوم ہوا کہ ابھی تک بارات ہی نہیں آئی، لوگ بیچارگی کے عالم میں ادھر ادھر ٹھیل رہے تھے، بعض لوگوں کے کندھوں سے پچھے لگے ہوئے تھے جو بھوک یا نیند کے غلبے کی وجہ سے روٹے سونے لگے تھے، کچھ لوگ بار بار گھری دیکھ کر نکاح میں شرکت کے بغیر واپسی کی سوچ رہے تھے، اور بہت سے افراد منتشر ٹولیوں کی شکل میں وقت گزاری کے لئے بات چیت میں مشغول تھے، اور بہت سے ساکت و صامت بیٹھے آنے والے حالات کا انتظار گر رہے تھے، منتظمین نے لوگوں کے پوچھنے پر انہیں "اطمینان" دلایا کہ ابھی فون سے پہنچا ہے کہ بارات روانہ ہو رہی ہے، اور ان شاء اللہ آدمی خیلے گھنٹے تک بھائیوں کے پہنچنے جائے گی!! میں تو خیر پہلے ہی معرفت کر چکا تھا، اس لئے چند مت بعد منتظمین سے

اجازت لے کر چلا آیا، لیکن آدمی سے گھنٹے بعد بارات کے آنے کا مطلب یہ تھا کہ سوا بارہ بجے رات کو بارات پہنچی ہو گی، ساڑھے بارہ کے وقت نکاح ہوا ہوگا، اور کھانے سے فارغ ہوتے ہوئے یقیناً لوگوں کو ڈیڑھنچ گیا ہو گا۔

یہ تو ایک تقریر کا واقعہ تھا، شہر کی پیشتر شادی کی تقریریات کا یہی حال ہے کہ دعوت نامے پر لکھے ہوئے اوقات قطعی طور پر بے معنی ہو کر رہ گئے ہیں، خود لکھنے والوں کا ارادہ بھی بھی ہوتا ہے کہ تم ان اوقات کی پابندی نہیں کریں گے، لہذا جن حضرات کو دعوت نامہ پہنچتا ہے، وہ بھی اتنی بات تو یقین سے جانتے ہیں کہ دعوت نامے میں لکھے ہوئے اوقات پر عمل نہیں ہو گا، لیکن تقریر کے واقعی اوقات کیا ہوں گے؟ چوں کہ اس کے بارے میں یقینی بات کوئی نہیں بتا سکتا، اس لئے ہر شخص اپنا الگ اندازہ لگاتا ہے، شروع شروع میں لوگوں نے یہ اندازہ لگانا شروع کیا کہ مقصرہ دعوت سے آدمی پون گھنٹے کی تاخیر ہو جائے گی، لیکن جب اس حساب سے دعوت دعوت کے بعد پون گھنٹوں خوار ہونا پڑا تو انہوں نے تاخیر کا اندازہ اور بڑھا لیا، اور اس طرح میں پہنچ کر گھنٹوں خوار ہونا پڑا تو انہوں نے تاخیر کا اندازہ اور بڑھا لیا، اور اس طرح ہوتے ہوئے بات یہاں تک پہنچ گئی ہے کہ نہ اب تاخیر کی کوئی حد مقرر ہے، نہ اندازوں کا کوئی حساب، ایسے واقعات بھی سننے میں آئے ہیں کہ رات کو ایک بجے کے بعد نکاح ہوا، اور لوگ دو بجے کے بعد اپنے گھروں کا رخ کر سکے، ہر شخص کے پاس اپنی سواری بھی نہیں ہوتی، اور رات گئے سواری کا انتظام جوئے شیر لانا تو ہے تھی، شہر کے موجودہ حالات کے پیش نظر جان کا جواہر لینے کے مترادف بھی ہے۔

اس صورت حال کے نتیجے میں کسی ایک تقریر میں شرکت کا مطلب یہ ہے کہ انسان کم از کم چار پانچ گھنٹے خرچ کرے، بے مقصد انتظار کی کوفت برداشت کرے، رات گئے بیکیسوں کا کئی گنا زیادہ کراچی ادا کرے، اور پھر بھی سارے راستے ممکن خطرات سے سہارے، رات کو بے وقت سونے کے نتیجے میں پیچ کو دیر سے بیدار ہو کر فجر کی نماز غائب کرے یا تو اگلے روز آدمی دن کی چھٹی کرے، یا شام غنوڈگی کی

حالت میں الناسید حاکام کرے، سوال یہ ہے کہ:

ع۔ کیا زمانے میں پہنچنے کی بھی باتیں ہیں؟  
دنیا کا کوئی نظام فکر ایسا نہیں ہے جس میں وقت کو انسان کی سب سے بڑی  
دولت قرار دے کر اس کی اہمیت پر زور نہ دیا گیا ہو۔ انسان کی زندگی کا ایک ایک لمحہ  
قیمتی ہے، اور جو قومیں وقت کی قدر پہچان کر اسے محکم تحریک استعمال کرتی ہیں، وہی  
دنیا میں ترقی کی منزلیں طے کرتی ہیں۔

مجھے کبھی جاپان جانے کا اتفاق نہیں ہوا، لیکن میرے ایک دوست نے (جو  
خانے سے معتمد ہیں) ایک صاحب کا یہ مقصد سنایا کہ وہ اپنے کسی تجارتی مقصد سے جاپان  
گئے تھے، وہاں ان کے ایک ہم پیشہ تاجر یا صنعت کار نے انہیں رات کے کھانے پر  
اپنے یہاں دعوت دی، جب یہ صاحب کھانے کے مقررہ وقت پر ان کے گھر پہنچنے تو  
میز بان کھانے کی میز پر بیٹھے چکے تھے، اور کھانا لگایا جا چکا تھا، ان صاحب کو کسی قسم  
کے تمہیدی تلفقات کے بغیر سیدھے کھانے کی میز پر لے جا کر بخادیا گیا، اور کھانا  
فوراً شروع ہو گیا، کھانے کے دوران با تین ہوتی رہیں، لیکن ان صاحب نے ایک  
عجیب سی بات یہ نوٹ کی کہ میزبانوں کے پاؤں کھانے کے دوران ایک خاص انداز  
سے حرکت کر رہے تھے، شروع میں انہوں نے یہ سچھا کہ شاید یہ اس انداز کی حرکت  
ہے جیسے بعض لوگ بے مقصد پاؤں بلانے کے عادی ہو جاتے ہیں، لیکن تھوڑی ویر  
بعد انہوں نے محسوس کیا کہ پاؤں کی حرکت میں کچھ ایسی باقاعدگی ہے جو بے مقصد  
حرکت میں عموماً نہیں ہوا کرتی، بالآخر انہوں نے میزبانوں سے پوچھ دی لیا، اور ان  
صاحب کی حیرت کی انتہا نہیں رہی جب انہیں یہ معلوم ہوا کہ دراصل میز کے نیچے  
کوئی مشین رکھی ہوئی ہے اور وہ کھانے کے دوران بھی اپنا پاؤں استعمال کر کے کوئی  
ہلاکا چلکا "پیداواری کام" جاری رکھے ہوئے ہیں۔

اللہ ہی بہتر جانتا ہے کہ یہ قصہ سچا ہے یا کسی "جبان دیدہ" نے زیب داستان

کے لئے گھرا ہے، لیکن اس قسم کے قصے بھی اسی قوم کے بارے میں گھرے جاسکتے  
ہیں جس نے اپنے عمل سے وقت کی قدر و قیمت پہچانے اور محنت کرنے کی مثالیں  
قام کی ہوں، ہمارے ملک کے بارے میں اس قسم کا کوئی قصہ جھوٹ موث بھی نہیں  
گھرا جاسکتا، اس لئے کہ ہمارا جمیعی طرز عمل یہ بتاتا ہے کہ وقت ہمارے نزدیک  
سب سے زیادہ بے وقت چیز ہے، اور اگر شادی کی کسی ایک رسی تقریب میں شرکت  
کے لئے ہمارا پورا دن بر باد ہو جائے تو بھی ہمیں کوئی پرواہ نہیں ہوتی۔

ستم ظرفی کی بات یہ ہے کہ ہم وقت کی یہ ناقدرتی اس دین اسلام کے نام لیوا  
ہونے کے باوجود کرتے ہیں جس نے ہمیں یہ تعلیم دی ہے کہ ہر شخص کو اپنی زندگی  
کے ایک ایک لمحے کا حساب آخرت میں دینا ہو گا، جس نے پانچ وقت کی باجماعت  
نماز مقرر کر کے اس کے ہر دن کو خود بخود پانچ حصوں میں تقسیم کر دیا ہے، اور اس کے  
ذریعے شب و روز کا بہترین نظام الاوقات طے کرنا آسان بنادیا ہے۔

یوں تو وقت ضائع کرنے کے مظاہرے ہم زندگی کے ہر شے میں کرتے ہیں،  
لیکن اس وقت موضوع گفتگو تقریبات اور دعویٰتیں تھیں جن میں وقت کی پابندی نہ  
کر کے ہم اپنا بھی، اور سینکڑوں مدعوین کا بھی وقت بر باد کرتے ہیں، لوگوں کو دعوت  
میں بلا کر انہیں غیر محدود مدت تک انتظار کی قید میں رکھنا ان سب کے ساتھ اسی  
زیادتی ہے جس کے خلاف ایسے خوشی کے موقع پر کوئی احتجاج کرنا بھی آسان نہیں  
ہوتا، کیوں کہ لوگ مرتوں میں اس زیادتی پر زبان بھی نہیں کھولتے، لیکن جو شخص بھی  
انسانوں کی اتنی بڑی تعداد کو بلاوجہ تکلیف پہنچانے کا سبب بنے، کیا وہ گناہ کا رکھنیں  
ہو گا؟ مددو حضرات میں سے بہت سے ایسے ہوتے ہیں کہ اگر ان کا وقت بچتا تو ملک  
و ملت کے کسی مفید کام میں خرچ ہوتا، ایسے لوگوں کا وقت ضائع کر کے انہیں گھنٹوں  
بے مقصد بھائے رکھنا صرف ان پر نہیں، ملک و ملت پر بھی ظلم ہے، یہ حقیقت میں  
دعوت نہیں عدالت ہے۔

## ضایع وقت خودشی ہے:

حق یہ ہے کہ وقت ضائع کرنا ایک طرح کی خودشی ہے، فرق صرف اتنا ہے کہ خودشی بھیش کے لئے زندگی سے محروم کر دیتی ہے اور تضمیح اوقات ایک محدود زمانے تک زندہ کو مردہ بنا دیتی ہے، یہی منٹ گھنٹہ اور دن جو غفلت اور بے کاری میں گزر جاتا ہے، اگر انسان حساب کرے تو ان کی مجموعی تعداد ہمیں بھی مل کر برسوں تک پہنچی ہے، اگر کسی سے کہا جائے کہ آپ کی عمر سے دس پانچ سال کم کر دیئے گئے تو یقیناً اس کو خفت صدمہ ہو گا، لیکن وہ معمطل بیٹھا ہوا خود اپنی عمر عزیز کو ضائع کر رہا ہے، مگر اس کے زوال پر اس کو کچھ افسوس نہیں ہوتا۔

اگرچہ وقت کا بے کار کھونا عمر کا کم کرنا ہے، لیکن اگر یہی ایک نقصان ہوتا تو کوئی غم نہ تھا، لیکن بہت بڑا نقصان اور خسارہ یہ ہے کہ بے کار آدمی طرح طرح کے جسمانی و روحانی عوارض میں بستلا ہو جاتا ہے حرص، طمع، ظلم، ستم، قمار بازی، زنا کاری اور شراب نوشی عموماً وہی لوگ کرتے ہیں جو معمطل اور بے کار رہتے ہیں، جب تک انسان کی طبیعت، دل و دماغ نیک اور مفید کام میں مشغول نہ ہو گا اس کا میلان ضرور بدی اور معصیت کی طرف رہے گا پس انسان اسی وقت صحیح انسان بن سکتا ہے، جب وہ اپنے وقت پر نگران رہے ایک لمحہ بھی ضائع نہ کرے ہر کام کے لئے ایک وقت اور ہر وقت کے لئے ایک کام مقرر کر دے۔

وقت خام مصالحے کی مانند ہے جس سے آپ جو کچھ چاہیں ہنا سکتے ہیں، وقت وہ سرمایہ ہے جو ہر شخص کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یکساں عطا کیا گیا ہے اس سرمایہ کو مناسب موقع پر کام میں لاتے ہیں۔ جسمانی راحت اور روحانی مسرت ان ہی کو نصیب ہوتی ہے، وقت ہی کے صحیح استعمال سے ایک جو شی مہذب بن جاتا ہے، اس کی برکت سے چال، عالم، مخلص، تو نگر، ناوان، دانا بنتے ہیں، پر وقت ایسی دولت

کہا جاتا ہے کہ چوں کہ ایک غلط روش معاشرے میں چل پڑی ہے، اس لئے اگر کوئی شخص اے غلط سمجھ کر اس کی اصلاح کرنا بھی چاہے تو اب اصلاح اس کے بس میں نہیں رہی، لیکن مجھے اس نقطہ نظر سے کبھی اتفاق نہیں ہوا، سوال یہ ہے کہ آپ اس قسم کی غلط، بل کہ مہلک روش کا کب تک ساتھ دیں گے؟ کب تک رواج عام کو غلطیوں کا بہانا بنایا جاتا رہے گا؟ ہر غلط روش کے آگے اختیار ڈال کر اس کے بہاؤ پر بینے کا سلسلہ آخر کہاں جا کر رکے گا؟

واقعہ یہ ہے کہ اصل ضرورت صرف ایک پختہ اور ناقابل شکست ارادے کی ہے، اسی ماحول میں جہاں مفترہ وقت پر کسی دعوت میں پہنچنے والا بے وقوف سمجھا جاتا ہے، خود میں نے ایسے بہت سے لوگ دیکھے ہیں جنہوں نے دعوت نامے پر پابندی وقت کی خصوصی بدلائی تھے، اور اس پر عمل کر کے بھی دکھایا، اور کھانے کا جو وقت دیا گیا تھا، اس پر کھانا واقعی شروع کر دیا، اور اس بات کی پروانگیں کی کہ حاضر من کم ہیں یا زیادہ؟ سوال یہ ہے کہ اگر کچھ لوگوں نے پابندی وقت کے خصوصی احتساب کے باوجود آئنے میں دریکی ہے تو اس کی سزا ان لوگوں کو کیوں دی جائے جو بے چارے وقت پر آگے تھے؟ جب تک کچھ لوگ ان باتوں کو سمجھ دی سوچ کر پابندی وقت کا تجہیز نہیں کریں گے، اس وقت تک تقریبات کا یہ بے ذہب سلسلہ کسی حد پر نہیں رکے گا۔

”آج بھی جو تقریبات ہو ٹلوں میں ہوتی ہیں، اور جہاں گھنٹوں کے حساب سے بگلک ہوتی ہے، وہاں سارے کام کس طرح وقت پر ہو جاتے ہیں؟ معلوم ہوا کہ ضرورت صرف پختہ ارادے کی ہے، اگر چند افراد بھی یہ پختہ ارادہ کر لیں اور اس پر عمل کر کے دکھادیں تو تبدیلی ہیش افراد ہی سے آتی ہے، اور پھر رفتہ رفتہ وہ عمومی رواج کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔“

آج کل موبائل کا مرض عام ہو چکا ہے، اس کی ضرورت سے کسی کو انکار نہیں لیکن اس کا غلط استعمال لوگوں کے اوقات کا نشایع اور تکلیف کا سبب بن رہا ہے، بعض لوگ بلا ضرورت متوجہ بیجیج دیتے ہیں اور مس کالیں کرنا اور رانگ نمبر ملانا تو بعض لوگوں کی عادت بن چکی ہے، وہ لوگ یہ نہیں دیکھتے کہ جس کو مس کال کی جا رہی ہے وہ مصروف ہو گا۔

جس کے موبائل پر بلا ضرورت مس کالیں اور متوجہ آئیں وہ شخص بھی پریشان ہو جاتا ہے اور یکسوئی سے کوئی کام نہیں کر پاتا۔

### ۸ تکلیف کا آٹھواں سبب: مشترک اشیاء کا غلط استعمال

معاشرے میں بعض امور ایسے ہوتے ہیں جن کو چند لوگ مشترک طور پر کرتے ہیں بالکل اسی طرح کچھ اشیاء بھی ایسی ہوتی ہیں جن کو مشترک طور پر استعمال کیا جاتا ہے خواہ وہ یکے بعد دیگرے ہوں یا اجتماعی طور پر ہوں۔

ایسی اشیاء کو استعمال کرتے وقت تمام آداب اور دیگر لوگوں کا خیال رکھنا بہت ضروری ہے کیون کہ اس کے استعمال کا حق سب کو ہے۔ تھوڑی سی بے اختیاطی دوسرے کی تکلیف کا باعث بن سکتی ہے اور اس کا دبال اور گناہ احتیاط نہ برتنے والے پر ہو گا۔ احادیث مبارکہ میں مشترک اشیاء کے صحیح استعمال اور آداب کا خیال رکھنے کی تاکید آتی ہے۔

”عَنْ جَمِيلَةَ بْنِ سُحَيْمٍ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - قَالَ أَصَابَنَا عَامٌ سَنَةً مَعَ ابْنِ الرَّبِيعِ، فَرَزَقَنَا ثَمَرًا، فَكَانَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَمْرِئُنَا وَنَخْنُ نَأْكُلُ، فَيَقُولُ: لَا تُقَارِنُوا، فَإِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنِ الْقُرَآنِ، ثُمَّ يَقُولُ، إِلَّا أَنْ يَسْتَأْذِنَ الرَّجُلُ أَخَاهُ.“

ہے جوشاد و گدا، امیر و غریب، طاقت در اور کمزور سب کو یکساں ملتی ہے۔ اگر آپ غور کریں گے تو نوے فیصد لوگ صحیح طور پر یہ نہیں جانتے کہ وہ اپنے وقت کا زیادہ حصہ کہاں اور کیوں صرف کرتے ہیں، جو شخص دونوں ہاتھوں اپنی جیسوں میں ڈال کر وقت ضائع کرتا ہے تو وہ بہت جلد اپنے ہاتھ دوسروں کی جیب میں ڈالے گا۔

آپ کی کامیابی کا واحد علاج یہ ہے کہ آپ کا وقت کبھی فارغ نہیں ہونا چاہئے، سنتی نام کی کوئی چیز نہ ہو اس لئے سنتی نسل کو اس طرح کھا جاتی ہے جس طرح لوہے کو زنگ، زندہ آدمی کے لئے بے کاری زندہ درگور ہونا ہے۔

### شیلیفون پر لمبی بات کرنا

حضرت مفتی شفیع صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى فرمایا کرتے تھے: ”اب ایذا رسالی کا ایک آل بھی ایجاد ہو چکا ہے۔ وہ ہے ”شیلیفون“ یہ ایک ایسا آل ہے کہ اس کے ذریعہ جتنا چاہو دوسرے کو تکلیف پہنچاؤ، چنان چہ آپ نے کسی کو شیلیفون کیا اور اس سے لمبی گفتگو شروع کر دی اور اس کا خیال نہیں کیا کہ وہ شخص اس وقت کسی کام کے اندر مصروف ہے۔ اس کے پاس وقت ہے یا نہیں۔“

شیلیفون کرنے کے آداب میں یہ بات داخل ہے کہ اگر کسی سے لمبی بات کرنی ہو تو پہلے اس سے پوچھ لو کہ مجھے ذرا بھی بات کرنی ہے، چار پانچ منٹ لگیں گے۔ اگر آپ اس وقت فارغ ہوں تو ابھی بات کر لوں اور اگر فارغ نہ ہوں تو کوئی مناسب وقت بتا دیں، اس وقت بات کرلوں گا۔ اجازت طلب کرنے کے آداب ”تکلیف سے بچنے کا دوسرا راست“ کے عنوان کے تحت گزر چکے ہیں دیکھ لیا جائے، اور خود حضرت مفتی شفیع صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى بھی ان پر عمل فرمایا کرتے تھے۔

کھانے میں تمام کھانے والوں کا مشترک حق ہے، اب اگر ایک شخص جا کر بہت سارا کھانا اپنے برتن میں ڈال کر لے آیا، اور دوسرا لوگ اس کو دیکھتے رہ گئے۔ تو یہ بھی اس اصول کے تحت ناجائز ہے، اور اس "قرآن" میں داخل ہے جس سے حضور اقدس ﷺ نے منع فرمایا۔

اس اصول کے ذریعہ امت کو یہ تعلیم دینی ہے کہ ایک مسلمان کا کام یہ ہے کہ وہ ایثار سے کام لے، نہ یہ کہ وہ دوسروں کے حق پر ڈال کر ڈالے، چاہے وہ حق چھوٹا سا کیوں نہ ہو، لہذا جب آدمی کوئی عمل کرے تو دوسروں کا حق مذکور رکھتے ہوئے کام کرے، یہ نہ ہو کہ بس مجھ مل جائے، چاہے دوسروں کو ملے یا نہ ملے۔

حضرت مفتی تقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں: "میرے والد ماجد حضرت مولانا منتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے دستِ خوان پر بیٹھ کر یہی مسئلہ بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ جب کھانا دستِ خوان پر آئے تو یہ دیکھو کہ دستِ خوان پر کتنے آدمی کھانے والے ہیں اور جو چیز دستِ خوان پر آئی ہے وہ سب کے درمیان برابر تسلیم کی جائے تو تمہارے حصے میں کتنی آئے گی؟ بس اسی حساب سے وہ چیز تم کھالو، اگر اس سے زیادہ کھاؤ گے تو یہ "قرآن" میں داخل ہے جو ناجائز ہے۔"

نیز فرماتے ہیں: میرے والد ماجد قدس اللہ سره فرمایا کرتے تھے: گھر میں بعض اشیاء مشترک استعمال کی ہوتی ہیں، جس کو گھر کا ہر فرد استعمال کرتا ہے، اور ان کی ایک جگہ مقرر ہوتی ہے کہ فلاں چیز فلاں جگہ پر رکھی جائے گی، مثلاً گلاں فلاں جگہ رکھا جائے گا، پیالہ فلاں جگہ رکھا جائے گا، صابین فلاں جگہ رکھا جائے گا، ہمیں فرمایا کرتے تھے کہ تم لوگ ان چیزوں کو استعمال کر کے بے جگہ رکھ دیتے ہو، تمہیں معلوم نہیں کہ تمہارا یہ عمل گناہ کبیرہ ہے، اس لئے کہ وہ مشترک استعمال کی چیز ہے، جب دوسراے شخص کو اس کے استعمال کی ضرورت ہوگی تو وہ اس کو اس کی جگہ پر تلاش

۱۷۷ تا ۱۷۸ ص: خطبات اصلاحی

"حضرت جل جلالہ بن عَمَّ رَضِیَ اللہُ تَعَالَیٰ عَنْہُ فرماتے ہیں: حضرت عبداللہ بن زید رَضِیَ اللہُ تَعَالَیٰ عَنْہُ کی حکومت کے زمانے میں ہمارے اوپر قحط پڑا، قحط کی حالت میں اللہ تعالیٰ نے کھانے کے لئے کچھ بھجوڑیں عطا فرمادیں، جب ہم وہ بھجوڑیں کھا رہے تھے۔ اس وقت حضرت عبداللہ بن عمر رَضِیَ اللہُ تَعَالَیٰ عَنْہُ ہمارے پاس سے گزرے، انہوں نے ہم سے فرمایا کہ دو دو بھجوڑیں ایک ساتھ مس کھاؤ، اس لئے کہ حضور اقدس ﷺ نے اس طرح دو دو بھجوڑیں ایک ساتھ ملا کر کھانے سے منع فرمایا ہے۔

دو دو بھجوڑیں ایک ساتھ ملا کر کھانے کو عربی میں "قرآن" کہتے ہیں۔ حضور اقدس ﷺ نے اس لئے منع فرمایا کہ جو بھجوڑیں کھانے کے لئے رکھی ہیں اس میں سب کھانے والوں کا برابر مشترک حق ہے، اب اگر دوسرا لوگ تو ایک ایک بھجوڑا اٹھا کر کھا رہے رہیں..... اور تم نے دو دو بھجوڑیں اٹھا کر کھانی شروع کر دیں تو اب تم دوسروں کا حق مار رہے ہو، اور دوسروں کا حق مارنا جائز نہیں۔ البتہ اگر دوسرا لوگ بھی دو دو بھجوڑیں کھا رہے ہیں تب تم بھی دو دو اٹھا کر کھالو، لہذا صحیح طریقہ یہ ہے کہ جس طرح دوسرا لوگ کھا رہے ہیں۔ تم بھی اسی طریقے سے کھاؤ، اس حدیث سے یہ بتانا مقصود ہے کہ دوسروں کا حق مارنا جائز نہیں۔

فَإِنَّكُمْ لَا تَذَكُّرُونَ: مذکورہ حدیث میں حضور ﷺ نے ایک اصول بیان فرمادیا کہ جو چیز مشترک ہو، اور سب لوگ اس سے فائدہ اٹھاتے ہوں، اس مشترک چیز سے کوئی شخص دوسرا لوگوں سے زیادہ فائدہ اٹھانے کی کوشش کرے تو یہ جائز نہیں۔ اس لئے کہ اس کی وجہ سے دوسروں کا حق فوت ہو جائے گا، اس اصول کا تعلق صرف بھجوڑ سے نہیں، بل کہ حقیقت میں زندگی کے ان تمام شعبوں سے اس کا تعلق ہے جہاں چیزوں میں اشتراک پایا جاتا ہے، مثلاً آج کل کی وعوتوں میں "سیاف سروں" کا رواج ہے کہ آدمی خود اٹھ کر جائے، اور اپنا کھانا لائے اور کھانا کھائے، اب اسی

کھانے میں تمام کھانے والوں کا مشترک حق ہے، اب اگر ایک شخص جا کر بہت سارا کھانا اپنے برتن میں ڈال کر لے آیا، اور دوسرا لوگ اس کو دیکھتے رہے گے۔ تو یہ بھی اس اصول کے تحت ناجائز ہے، اور اس "قرآن" میں داخل ہے جس سے حضور اقدس ﷺ نے منع فرمایا۔

اس اصول کے ذریعہ امت کو یہ تعلیم دیتی ہے کہ ایک مسلمان کا کام یہ ہے کہ وہ ایثار سے کام لے، نہ یہ کہ وہ دوسروں کے حق پر ڈاک ڈالے، چاہے وہ حق چھوٹا سا کیوں نہ ہو، لہذا جب آدمی کوئی عمل کرے تو دوسروں کا حق مذکور رکھتے ہوئے کام کرے، یہ نہ ہو کہ اب بھی ڈال جائے، چاہے دوسروں کو ملے یا نہ ملے۔

حضرت مفتی تقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں: "میرے والد ماجد حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے دستِ خوان پر بیٹھ کر یہی مسئلہ بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ جب کھانا دستِ خوان پر آئے تو یہ دیکھو کہ دستِ خوان پر لکنے آدمی کھانے والے ہیں اور جو چیز دستِ خوان پر آئی ہے وہ سب کے درمیان برابر تقسیم کی جائے تو تمہارے حصے میں کتنی آئے گی؟ بس اسی حساب سے وہ چیز تم کھالو، اگر اس سے زیادہ کھاؤ گے تو یہ "قرآن" میں داخل ہے جو ناجائز ہے۔"

یہ فرماتے ہیں: میرے والد ماجد قدس اللہ سره فرمایا کرتے تھے: گھر میں بعض اشیاء مشترک استعمال کی ہوتی ہیں، جس کو گھر کا ہر فرد استعمال کرتا ہے، اور ان کی ایک جگہ مقرر ہوتی ہے کہ فلاں چیز فلاں جگہ پر رکھی جائے گی، مثلاً گلاں فلاں جگہ رکھا جائے گا، پیال فلاں جگہ رکھا جائے گا، صابن فلاں جگہ رکھا جائے گا، ہمیں فرمایا کرتے تھے کہ تم لوگ ان چیزوں کو استعمال کر کے بے جگہ رکھ دیتے ہو، تمہیں معلوم نہیں کہ تمہارا یہ عمل گناہ کبیرہ ہے، اس لئے کہ وہ مشترک استعمال کی چیز ہے، جب دوسرا شخص کو اس کے استعمال کی ضرورت ہوگی تو وہ اس کو اس کی جگہ پر تلاش

"حضرت جبلہ بن حکیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں:

حضرت عبد اللہ بن زیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حکومت کے زمانے میں ہمارے اوپر قحط پڑا، قحط کی حالت میں اللہ تعالیٰ نے کھانے کے لئے کچھ بھجوڑیں عطا فرمادیں، جب تم وہ بھجوڑیں کھارے ہے تھے۔ اس وقت حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہمارے پاس سے گزرے، انہوں نے ہم سے فرمایا کہ دو دو بھجوڑیں ایک ساتھ ملتے کھاؤ، اس لئے کہ حضور اقدس ﷺ نے اس طرح دو دو بھجوڑیں ایک ساتھ ملا کر کھانے سے منع فرمایا ہے۔

دو دو بھجوڑیں ایک ساتھ ملا کر کھانے کو عربی میں "قرآن" کہتے ہیں۔ حضور اقدس ﷺ نے اس لئے منع فرمایا کہ جو بھجوڑیں کھانے کے لئے رکھی ہیں اس میں سب کھانے والوں کا برابر مشترک حق ہے، اب اگر دوسرا لوگ تو ایک ایک بھجوڑا اٹھا کر کھارے رہیں..... اور تم نے دو دو بھجوڑیں اٹھا کر کھانی شروع کر دیں تو اب تم دوسروں کا حق مار رہے ہو، اور دوسروں کا حق مارنا جائز نہیں۔ البتہ اگر دوسرا لوگ بھی دو دو بھجوڑیں کھارے ہے ہیں تب تم بھی دو دو اٹھا کر کھالو، لہذا صحیح طریقہ یہ ہے کہ جس طرح دوسرا لوگ کھارے ہے ہیں۔ تم بھی اسی طریقے سے کھاؤ، اس حدیث سے یہ بتانا مقصود ہے کہ دوسروں کا حق مارنا جائز نہیں۔

**فَإِذْنُكُمْ:** مذکورہ حدیث میں حضور ﷺ نے ایک اصول بیان فرمادیا کہ جو چیز مشترک ہو، اور سب لوگ اس سے فائدہ اٹھاتے ہوں، اس مشترک چیز سے کوئی شخص دوسرا لوگوں سے زیادہ فائدہ اٹھانے کی کوشش کرے تو یہ جائز نہیں۔ اس لئے کہ اس کی وجہ سے دوسروں کا حق فوت ہو جائے گا، اس اصول کا تعلق صرف بھجوڑ سے نہیں، بل کہ حقیقت میں زندگی کے ان تمام شعبوں سے اس کا تعلق ہے جہاں چیزوں میں اشتراک پایا جاتا ہے، مثلاً آج کل کی دعوتوں میں "سیلف سروں" کا رواج ہے کہ آدمی خود اٹھ کر جائے، اور اپنا کھانا لائے اور کھانا کھائے، اب اسی

کرے گا، اور جب جگہ پر اس کو وہ چیز نہیں ملے گی تو اس کو تکلیف اور ایذا ہوگی، اور کسی بھی مسلمان کو تکلیف پہنچانا گناہ کیروہ ہے۔ ہمارا ذہن بھی اس طرف گیا بھی نہیں تھا کہ یہ بھی گناہ کی بات ہے، ہم تو سمجھتے تھے کہ یہ تو دنیاداری کا کام ہے۔ گھر کا انتظامی معاملہ ہے۔ یاد رکھو، زندگی کا کوئی گوشہ ایسا نہیں ہے، جس کے بارے میں دین کی کوئی بدایت موجودہ ہو۔ ہم سب اپنے اپنے گریبان میں جھاٹ کر دیکھیں کہ کیا ہم لوگ اس بات کا اہتمام کرتے ہیں کہ مشترک استعمال کی اشیاء استعمال کے بعد ان کی متغیر جگہ پر رکھیں، تاکہ دوسروں کو تکلیف نہ ہو؟

اب یہ چھوٹی سی بات ہے جس میں ہم صرف بے دھیانی اور بے توجی کی وجہ سے گناہوں میں جلتا ہو جاتے ہیں۔ اس لئے کہ ہمیں دین کی فکر نہیں، دین کا خیال نہیں، اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونے کا احساس نہیں، دوسرے اس لئے کہ ان مسائل سے جہالت اور ناواقفیت بھی آج کل بہت ہے۔

بہر حال، یہ سب باتیں ”قرآن“ کے اندر داخل ہیں۔ ویسے تو یہ چھوٹی سی بات ہے کہ دو چھوروں کو ایک ساتھ ملا کرنے کھانا چاہئے۔ لیکن اس سے یہ اصول معلوم ہوا کہ ہر وہ کام کرنا، جس سے دوسرے مسلمان کو تکلیف ہو، یا دوسروں کا حق پامال ہو، سب ”قرآن“ میں داخل ہیں۔

## مشترک بیت الحلاء کا استعمال

بعض اوقات ایسی بات ہوتی ہے، جس کو بتاتے ہوئے شرم آتی ہے، لیکن دین کی باتیں سمجھانے کے لئے شرم کرنا بھی صحیح نہیں، مثلاً آپ بیت الحلاء کے، اور فارغ ہونے کے بعد غلات کو بھایا نہیں، ویسے ہی چھوڑ کر چلے آئے۔ حضرت مفتی شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ یہ عمل گناہ کیروہ ہے، اس لئے کہ جب دوسرا شخص بیت الحلاء استعمال کرے گا تو اس کو کراہیت اور تکلیف ہوگی اور اس

تکلیف کا سبب تم بنے، تم نے اس کو تکلیف پہنچائی، اور ایک مسلمان کو تکلیف پہنچا کر تم نے گناہ کبیرہ کا ارتکاب کیا۔<sup>۷</sup>

حضرت مفتی تقی عثمانی لامبیجاں فرماتے ہیں:

تقریباً دو سال پہلے میں برطانیہ کے ایک سفر کے دوران برلن میں سے ٹرین کے ذریعے ایڈنبرا جا رہا تھا، راستے میں مجھے عسل خانہ استعمال کرنے کی ضرورت پیش آئی، میں اپنی سیٹ سے اٹھ کر عسل خانے کی طرف چلا تو دیکھا کہ وہاں ایک انگریز خاتون پہلے سے انتظار میں کھڑی ہیں جس سے اندازہ ہوا کہ عسل خانہ خالی نہیں ہے، چنانچہ میں ایک قریبی سیٹ پر بیٹھ کر انتظار کرنے لگا، جب کچھ دور گزر گئی تو اپا انک عسل خانے کے دروازے پر میری نگاہ پڑی، وہاں (Vacant) کی تختی صاف نظر آ رہی تھی جس کا مطلب یہ تھا کہ عسل خانہ خالی ہے، اور اس میں کوئی نہیں ہے، اس کے باوجود وہ خاتون پرستور دروازے کے سامنے کھڑی ہوئی تھیں، اس سے مجھے اندازہ ہوا کہ شاید ان کو کوئی غلط فہمی ہوئی ہے، میں نے قریب جا کر ان سے کہا کہ عسل خانہ تو خالی ہے، اگر آپ اندر جانا چاہیں تو چلی جائیں، انہوں نے جواب دیا کہ دراصل عسل خانے کے اندر میں ہی تھی، لیکن جب میں پیشab سے فارغ ہوئی تو ریل پیٹ فارم پر رک گئی، اور میں کمود کو فلش نہیں کر سکی، (یعنی اس پر پانی نہیں بہا سکی) کیوں کہ جب گاڑی پیٹ فارم پر کھڑی ہو تو فلش کرنا مناسب نہیں، اب میں باہر آگر اس انتظار میں ہوں کہ گاڑی چلے تو میں اندر جا کر کمود کو فلش کروں، پھر اپنی سیٹ پر جا کر بیٹھوں گی۔

یہ بظاہر ایک چھوٹا سا معمولی واقعہ تھا، لیکن میرے ذہن پر ایک لمحہ چھوڑ گیا، یہ ایک انگریز خاتون تھیں، اور بظاہر غیر مسلم، لیکن انہوں نے جو طرز عمل اختیار کیا، وہ دراصل اسلام کی تعلیم تھی، مجھے یاد ہے کہ میرے پیچن میں ایک صاحب سے ایک

مرتبہ یہ غلطی سرزد ہوئی کہ وہ غسل خان استعمال کرنے کے بعد اسے فرش کے بغیر باہر آگئے تو میرے والد ماجد (حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ) نے اس پر انہیں سخت تنگی کی، اور فرمایا کہ ایسا کرنا اسلامی تعلیمات کے مطابق سخت گناہ ہے، کیوں کہ اس طرح گندگی پھیلانے سے آنے والے شخص کو تکلیف ہوگی، اور کسی بھی شخص کو تکلیف پہنچانا گناہ ہے۔

دوسری طرف جب گازی پلیٹ فارم پر کھڑی ہو تو اس وقت غسل خانے کا استعمال یا اسے فرش کرنا ریلوے کے قواعد کے تحت اس لئے منع ہے کہ اس کے نتیجے میں ریلوے اسٹیشن کی فضا خراب ہوتی ہے، اور پلیٹ فارم پر موجود لوگوں کو ریلوے لائن پر پڑی ہوئی گندگی سے ڈھنی کو دست بھی ہوتی ہے، اور وہ گندگی بیماریاں پھیلنے کا ذریعہ بھی بن سکتی ہے، اس خاتون نے بیک وقت دونوں باتوں کا خیال کیا، تین کھڑے ہونے کی حالت میں پانی بہانا بھی گوارانہ کیا، اور پانی بہانے بغیر سیٹ پر آکر بینہنا بھی پسند نہیں کیا، تاکہ کوئی شخص اس حالت میں جا کر تکلیف نہ اٹھائے۔

ہم مسلمان ہیں، اور ہماری ہر دینی تعلیم کا آغاز ہی طہارت سے ہوتا ہے، جسے آنحضرت ﷺ نے ایمان کا آدھا حصہ قرار دیا ہے نیز آپ ﷺ نے انجمنی باریک بینی سے ہر اس کام سے منع فرمایا ہے جو ناقص کسی دوسرا کی تکلیف کا باعث ہو، لیکن یہ بات کہتے ہوئے بھی شرم آتی ہے کہ ہمارے مشترک غسل خانے، خواہریل میں ہوں یا جہاز میں، بازار میں ہوں یا مسجدوں میں، تعلیم گاہوں میں ہوں یا شفاخانوں میں، ہر جگہ عموماً گندگی کے ایسے مرکز بننے ہوئے ہیں کہ ان کے قریب سے گزنا شکل ہوتا ہے، اور ایک سیم الطیع شخص کے لئے ان کا استعمال ایک شدید آزمائش سے کم نہیں۔ اس صورت حال کی بڑی وجہ یہ ہے کہ ان معاملات میں ہم نے دین کی تعلیمات کو بالکل نظر انداز کیا ہوا ہے اور مشترک استعمال کے مقابلات پر گندگی پھیلانے کے بعد ہمیں یہ خیال بھی نہیں آتا کہ ہم اذیت رسانی کے گناہ کے

مرکب ہوئے ہیں، جس کا تمیں جواب دینا پڑے گا۔

ہمارے ملک میں بھی ریلوے کے ہر غسل خانے میں یہ ہدایت درج ہے کہ جب تک گازی کسی اسٹیشن پر کھڑی ہو، بیت الحلاء استعمال نہ کیا جائے، لیکن عملاً صورت حال یہ ہے کہ کوئی اسٹیشن مشکل ہی سے ایسا ہو گا جس کی ریلوے لائن پر اس ہدایت کی خلاف ورزی کے مکروہ مناظر نظر نہ آتے ہوں، اسی طرح ہوائی جہازوں کے ہر غسل خانے میں یہ ہدایت درج ہوتی ہے کہ بیت الحلاء میں کوئی شخص نہ پھینکی جائے، نیز یہ کہ مدد ہاتھ دھونے کے لئے جو ہنس لگا ہوتا ہے اسے استعمال کرنے کے بعد آنے والے مسافر کی سوہات کے لئے اسے کاغذ کے تویہ سے صاف کر دیا جائے، لیکن ان ہدایات پر بھی مکاری عمل نہیں کیا جاتا۔

چنانچہ ہمارے ہوائی جہازوں کے غسل خانے بھی اب ہمارے مجموعی قوی مزاج کی نہایت بحدی تصور پیش کرتے ہیں، حالاں کہ اگر ان ہدایات پر عمل کر کے ہم دوسروں کے لئے راحت کا سامان کریں تو یہ محض ایک شائستگی کی بات ہی نہیں ہے بلکہ یقیناً اجر و ثواب کا کام ہے۔

نبی اکرم ﷺ کا ایک ارشاد اتنا مشہور ہے کہ بہت سے مسلمانوں کو معلوم ہے، آپ ﷺ نے فرمایا: "ایمان کے ستر سے بھی زیادہ شبیہ ہیں، اور ان میں سے ادنیٰ ترین شبید یہ ہے کہ راستے سے گندگی یا تکلیف دہ چیز کو دور کر دیا جائے۔" اس ارشاد بتوی ﷺ کی روشنی میں مذکون کا کام تو یہ ہے کہ اگر کسی دوسرے شخص نے بھی کوئی گندگی پھیلا دی ہے اور اندر یہ ہے کہ لوگوں کو اس سے تکلیف پہنچے گی تو وہ خود اسے دور کر دے نہ یہ کہ خود گندگی پھیلاتا پھرے، اگر گندگی دور کرنا ایمان کا شبید ہے تو گندگی پھیلانا کس چیز کا شبید ہوگا؟ ظاہر ہے کہ بے ایمانی کا، یا کفر و فرقہ کا؟ لیکن ہم نے اپنے عمل سے کچھ ایسا تاثر دے رکھا ہے کہ صفائی سحرانی درحقیقت

ہمارا نہیں، بل کہ غیر مسلم مغربی اقوام کا شیوه ہے۔  
یہاں مجھے پھر اپنے والد ماجد کا سنا یا ہوا ایک اٹیفہ یاد آگیا، وہ فرماتے تھے کہ  
ایک مرتبہ ہندوستان میں ایک انگریز مسلمان ہو گیا، اور اس نے پانچوں وقت نماز  
پڑھنے کے لئے مسجد میں آنا شروع کر دیا، جب کبھی اسے وضو خانے میں جانے کی  
 ضرورت پیش آتی تو یہ دیکھ کر اس کا دل کڑھتا تھا کہ نالیوں میں گندگی پڑی رہتی ہے،  
 کناروں پر کافی بھی رہتی ہے، نہ لوگ ان میں گندگی ڈالنے سے پر بھیز کرتے ہیں نہ  
 ان کی صفائی کا کوئی انتظام ہے، آخر ایک روز اس نے یہ طے کیا کہ اس مقدس  
 عبادت گاہ کو صاف رکھنا چون کہ بڑے ثواب کا کام ہے، اس لئے وہ خود ہی یہ  
 خدمت انجام دے گا، چنانچہ وہ کہیں سے جھاڑو وغیرہ لا کر اپنے ہاتھ سے اسے  
 صاف کرنے لگا، معقول مسلمانوں نے تو یقیناً اس کے اس عمل کی قدر کی ہو گی، لیکن  
 محلے کے ایک صاحب نے اس پر تبرہ کرتے ہوئے فرمایا کہ ”یہ انگریز مسلمان تو  
 ہو گیا، لیکن اس کے دماغ سے انگریزیت کی خوبی (عادت، خصلت) نہیں گئی۔“

جن صاحب نے یہ افسوس ناک تبرہ کیا، انہوں نے تو کھل کر صریح افظوں ہی  
 میں یہ بات کہہ دی، لیکن اگر ہمارے مجموعی طرزِ عمل کا جائزہ لیا جائے تو محسوس یہ ہی  
 ہوتا ہے کہ ہم نے صفائی سترخانی کو ”انگریزیت کی خوبی“ قرار دے رکھا ہے، اور شاید  
 گندگی کو اپنی خوبی، حالاں کہ اسلام نے، جس کے ہم نام لیوا ہیں صفائی سترخانی سے  
 بھی بہت آگے بڑھ کر طہارت کا وہ تصور پیش کیا ہے جو ظاہری صفائی سے کہیں بلند و  
 برتر ہے اور جسم کے ساتھ ساتھ روح کی پاکیزگی کے وہ طریقے سمجھاتا ہے جن سے  
 پیشتر غیر اسلامی اقوام محروم ہیں۔

ای کا نتیجہ یہ ہے کہ جن مغربی اقوام کی ظاہری صفائی پسندی کا ذکر یاد چھے آیا  
 ہے، ان کا یہ ذوق صرف اس صفائی کی حد تک محدود ہے، جو دوسرے کو نظر آئے،  
 لیکن جہاں تک ذاتی اور اندر وнутی (Intrinsic) صفائی کا تعلق ہے، اس سے ان اقوام

کی محرومی کا تھوڑا سا اندازہ ان طریقوں کو کیجھ کر لگایا جا سکتا ہے جو وہ بیت الحلا  
 استعمال کرنے کے بعد اپنے جسم کی صفائی کے لئے اختیار کرتے ہیں، جب تک اس  
 عمل کے بعد نہیں اسے ہو، جسم سے گندگی دور کرنے کے لئے پانی کے استعمال کا ان  
 کے یہاں کوئی تصور نہیں، اس بات کا تو ان کے یہاں بڑا ہتمام ہے کہ غسل خانے  
 کے فرش پر پاک پانی کی بھی کوئی چیخت پڑی نظر نہ آئے، لیکن جسم سے نجاست اور  
 گندگی کو دور کرنے کے لئے صرف نایک بیچر کو کافی سمجھا جاتا ہے، حالاں کہ پانی  
 کے استعمال کے بغیر گندگی کا کلی ازالہ مشکل ہے، چنانچہ اگر گندگی کے پچھوچھوٹے  
 اجزاء جسم یا کپڑے پر اس طرح باقی رہ جائیں کہ وہ نظر نہ آئیں تو ان کے ازالے کی  
 اتنی فکر نہیں ہے۔ پھر اگر اس عمل کے بعد غسل بھی کرنا ہو تو عموماً اس کا طریقہ یہ ہے  
 کہ پپ میں پانی جمع کر کے اسی حالت میں پانی کے اندر اس طرح داخل ہو جاتے  
 ہیں کہ پانی کے اخراج کا کوئی راست نہیں ہوتا، اور نجاست کے باقی ماندہ چھوٹے  
 اجزاء بعض اوقات پورے پانی کو ناپاک کر سکتے ہیں۔

یہ تمام طریقے اس نے اختیار کئے گئے ہیں کہ سارا زور صرف اس ظاہری  
 صفائی پر ہے جو دوسرے کو نظر آئے، ذاتی اور اندر وнутی صفائی جس کا نام ”طہارت“  
 ہے اس کا کوئی تصور نہیں، اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے اسلام نے ہمیں ظاہری صفائی  
 سترخانی (نظافت) کے ساتھ ساتھ ”طہارت“ (پاکی) کے بھی مفصل احکام دیے  
 ہیں، اس لئے اسلام میں صفائی کا تصور کہیں زیادہ جامع، ہمگیر اور بلند و برتر ہے،  
 اسلام کو ”طہارت“ بھی مطلوب ہے اور نظافت بھی، طہارت کا مقصد یہ ہے کہ  
 انسان بذات خود واقعی پاک صاف رہے، اور نظافت کا مقصد یہ ہے کہ وہ اپنی گندگی  
 سے دوسروں کے لئے تکلیف کا باعث نہ بنے۔

## ۹ تکلیف کا نواں سبب: پسینے کی بو

انسان کو جس طرح آلوہ ماحول اور گندگی سے تکلیف ہوتی ہے اسی طرح پسینے کی بدبو سے بھی تکلیف ہوتی ہے۔ ہر شخص کو چاہئے کہ وہ ہمیشہ صاف سترار ہے، ایسی حالت میں کبھی کسی سے نہ ملے کہ اس کے بدن یا کپڑوں سے پسینے کی بو آ رہی ہو۔ کیون کہ اس سے دوسرے انسان کو تکلیف ہوگی۔ ہر ایسے کام سے پہنچا چاہئے جو دوسروں کے لئے ذہنی کو فت و اذیت کا باعث ہو۔

نبی اکرم ﷺ کے عہد مبارک میں مسجد نبوی اتنی زیادہ کشادہ نہیں تھی، عام طور سے صحابہ کرام رضوی اللہ تعالیٰ عنہم محنت پیش تھے، اور موئی کپڑے پہننے تھے، گری کے موسم میں جب پہننا آتا تو کپڑے پہننے سے تر ہو جاتے، اور جمع کے اجتماع میں اس پہننے کی وجہ سے بو پیدا ہو جانے کا اندریش تھا، آس حضرت ﷺ نے صحابہ کرام رضوی اللہ تعالیٰ عنہم کو تاکید فرمائی کہ جمع کے روز سب حضرات علیل کر کے حتی الامکان صاف کپڑے پہن کر اور خوشبو لگا کر مسجد میں آیا کریں۔ اب ظاہر ہے کہ طہارت کا کم سے کم تقاضا تو اس طرح بھی پورا ہو سکتا تھا کہ لوگ غصہ کے آ جایا کریں، اور ان کے کپڑے ظاہری تجارت سے پاک ہوں، لیکن نبی اکرم ﷺ نے اس پر اتنا کرنے کے بجائے نہ کوہہ بالا احکام نظافت کی اہمیت کی وجہ سے عطا فرمائے، تاکہ کوئی شخص کسی دوسرے کے لئے تکلیف کا باعث نہ بنے، اس چھوٹی سی مثال ہی سے یہ بات واضح ہے کہ طہارت کے ساتھ ساتھ نظافت بھی اسلام میں مطلوب ہے، اور کوئی بھی ایسا اقدام جائز نہیں ہے جس کی وجہ سے ماحول میں گندگی پھیلتی ہو، یہ ہر شخص کی ایسی دینی ذمہ داری ہے جس کی ادائیگی کے لئے بیانادی ضرورت توجہ کی ہے، یہ توجہ پیدا ہو جائے تو دیکھتے ہی دیکھتے ماحول سدھر جاتا

۔ مسلم، کتاب الجمعة باب الغسل ومس الطيب ..... ۲۸۰/۱

## ۱۰ تکلیف کا دسوال سبب: بلا اجازت کسی کی چیز استعمال کرنا

کسی بھی شخص کی کوئی چیز اس کی اجازت کے بغیر استعمال کرنا اسلام میں منوع ہے۔ اگر کبھی ضرورت بھی پڑے تو ماں کے اجازت لے کر اس چیز کا استعمال کرے، بغیر اجازت کے کسی کی چیز استعمال کرنے پر حدیث میں سخت و مید آئی ہے اور اس فعل کو حرام قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ آس حضرت ﷺ کا فرمان ہے:

”لَا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَأْخُذَ مَالَ أَخِيهِ بِغَيْرِ حَقٍّ، وَذَلِكَ لِمَا حَرَمَ اللَّهُ مَالَ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ، وَأَنْ يَأْخُذَ عَصَمًا أَخِيهِ بِغَيْرِ طِيبٍ نَفْسِهِ۔“

**ترجمہ:** ”کسی مسلمان کے لئے حلال نہیں ہے کہ وہ اپنے بھائی کا کوئی مال ناقص طور پر لے۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے مسلمان کا مال مسلمان پر حرام کیا ہے، اور اس کو بھی حرام قرار دیا ہے کہ کوئی شخص اپنے بھائی کی لامبی بھی اس کی خوش دلی کے بغیر لے۔“

اس حدیث میں نبی اکرم ﷺ نے یہ بات بھی واضح فرمادی ہے کہ دوسرے کی کوئی چیز لینے یا استعمال کرنے کے لئے اس کا خوشی سے راضی ہونا ضروری ہے، لہذا اگر اجازت کسی دباؤ کے تحت یا شرعاً شرمندی میں دے دی ہے، اور وہ دل سے اس پر راضی نہیں ہے، تو ایسی اجازت کو اجازت نہیں سمجھا جائے گا، بل کہ اس کا استعمال بھی دوسرے شخص کے لئے جائز نہیں ہو گا۔

نبی اکرم ﷺ کے ان ارشادات کو ملاحظہ رکھتے ہوئے ہم اپنے حالات کا جائزہ لیں تو نظر آئے گا کہ نہ جانے کئے شعبوں میں ہم شوری یا غیر شوری طور پر

کے ذکر و فکر: ص۔ ۲۰۰

۳۔ مجمع الرواند، باب الغصب و حرمة مال المسلم: ۴/۲۶۸ رقم الحدیث: ۶۸۵۹

وہ زبان سے تو انکار نہیں کر سکے گا، لیکن دینے پر دل سے راضی بھی نہ ہو گا، اور دے گا تو محض شرعاً شرمی اور بادل خواست دے گا، تو یہ بھی غصب میں داخل ہے، اور اسی چیز کا استعمال حال نہیں، کیوں کہ دینے والے نے خوش دلی کے بجائے وہ چیز دباؤ میں آکر دی ہے۔

۵ کسی شخص سے کوئی چیز عارضی استعمال کے لئے لی گئی اور وعدہ کر لیا گیا کہ قلاں وقت لوٹا دی جائے گی، لیکن وقت پر لوٹانے کے بجائے اسے کسی عذر کے بغیر اپنے استعمال میں باقی رکھا تو اس میں وعدہ خلافی کا بھی گناہ ہے، اور اگر وہ مقررہ وقت کے بعد اس کے استعمال پر دل سے راضی نہ ہو تو غصب کا گناہ بھی ہے۔ یہی حال قرض کا ہے کہ واپسی کی مقررہ تاریخ کے بعد قرض واپس نہ کرنا (جب کہ کوئی شدید عذر نہ ہو) وعدہ خلافی اور غصب دونوں گناہوں کا مجموعہ ہے۔

۶ کسی شخص سے کوئی مکان، زمین یا دوکان ایک خاص وقت تک کے لئے کرائے پر لی گئی، تو وقت گزر جانے کے بعد مالک کی اجازت کے بغیر اسے اپنے استعمال میں رکھنا بھی اسی وعدہ خلافی اور غصب میں داخل ہے۔

۷ عارضی لی ہوئی چیز کو اسی بے دردی سے استعمال کیا جائے جس پر مالک راضی نہ ہو، تو یہ بھی غصب کی مذکورہ تعریف میں داخل ہے، مثلاً کسی شخص نے اگر اپنی گاڑی دوسرے کو استعمال کرنے کی اجازت دے دی ہے، تو اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ اس کے ساتھ "مال مفت ول بے حرم" کا معاملہ کرے، اور اسے خراب راستوں پر اس طرح دوزاتا پھرے کہ اس کے سارے پرے پناہ مانگنے لگیں، اگر کسی نے اپنا فون استعمال کرنے کی اجازت دی ہے تو اس کا ناجائز فائدہ اٹھا کر اس پر طویل قاسطے کی کالیں دری در تک کرتے رہتا یقیناً غصب میں داخل اور حرام ہے۔

۸ بک اشاؤں میں کتابیں، رسائل اور اخبارات اس لئے رکھے جاتے ہیں کہ ان میں سے جو پسند ہوں، لوگ انہیں خرید سکیں، پسند کے تھیں کے لئے ان کی

ان احکام کی خلاف درزی کر رہے ہیں، ہم چوری اور غصب بس یہی سمجھتے ہیں کہ کوئی شخص کسی کے گھر میں چپ کر داخل ہو اور اس کا سامان چجائے، یا طاقت کا باقاعدہ استعمال کر کے اس کا مال چیزیں، حالاں کہ کسی کی مرضی کے خلاف اس کی ملکیت کا استعمال، کسی بھی صورت میں ہو، وہ چوری یا غصب کے گناہ میں داخل ہے، اس قسم کی چوری اور غصب کی جو مختلف صورتیں ہمارے معاشرے میں عام ہو گئی ہیں، اور اچھے خاصے پر ہے لکھے اور بظاہر مہذب افراد بھی ان میں جلتا ہیں، ان کا شمار مشکل ہے جن سے پچتا انتہائی ضروری ہے، تاہم مثال کے طور پر اس کی چند صورتیں درج ذیل ہیں:

۱ آج یہ بات بڑے فخر سے بیان کی جاتی ہے کہ ہم اپنا سامان ریل یا جہاز میں کرایہ دیئے بغیر نکال لائے، حالاں کہ اگر یہ کام متعلقہ افسروں کی آنکھ چاکر کیا گیا تو اس میں اور چوری میں کوئی فرق نہیں، اور اگر ان کی رضا مندی سے کیا گیا، جب کہ وہ اجازت دینے کے مجاز نہ تھے، تو ان کا بھی اس گناہ میں شریک ہونا لازم آیا، ہاں اگر کسی افسر کو ریلوے یا ائیر لائنز کی طرف سے یہ اختیار حاصل ہو کہ وہ زیادہ سامان بغیر کرائے کے چھوڑ دے، تو اس کی گنجائش ہے۔

۲ نیلی فون ایکچھی کسی ملازم سے دوستی گانٹہ (لگا) کر دوسرے شہروں میں فون پر منت بات چیت نہ صرف یہ کہ کوئی عیب نہیں سمجھی جاتی، بل کہ اسے اپنے وسیع تعلقات کا ثبوت قرار دے کر فخری ہے بیان کیا جاتا ہے، حالاں کہ یہ بھی ایک گھنیا درجے کی چوری ہے، اور اس کے گناہ ظیم ہونے میں کوئی مشکل نہیں۔

۳ بھلی کے سرکاری سمجھے سے لکھن لے کر منت بھلی کا استعمال چوری کی ایک اور قسم ہے، جس کا رواج بھی عام ہوتا چاہتا ہے، اور یہ گناہ بھی ذکر کی چوت کیا جاتا ہے۔

۴ ہم کسی شخص سے اس کی کوئی چیز مانگتے ہیں جب کہ ہمیں غالب گمان یہ ہے کہ

کے پاس چول کر اپنی کوئی گاڑی نہیں تھی، اس لئے وہ یہ سہولیات حاصل نہیں کر سکتے، میں نے اپنی گاڑی ان کے نام رجسٹر کرادی، اور انہوں نے اپنے مجھے میں اسے اپنی گاڑی ظاہر کر کے وہ سہولیات حاصل کر لیں، متوالی میری گاڑی ان کے نام پر درج رہی، اور وہ اس کے نام پر سالہا سال یہ سہولیات حاصل کرتے رہے، میں نے ان سے پوچھا کہ ”آپ نے ایسا کیوں کیا؟“

وہ فرمائے گئے کہ ”ہمارے درمیان تعلقات ہی ایسے تھے“ مجھے یقین تھا کہ گاڑی ان کے نام رجسٹر ہونے کے باوجود وہ میرے ہی استعمال میں رہے گی، اور کبھی ہمارے درمیان کوئی جھگڑا نہیں ہوگا، لہذا اگر صرف نام درج کرنے سے کسی کا بھلا ہوتا ہو تو میں کیوں اس میں رکاوٹ ہوں؟“

ایک اور صاحب نے ایک مرتبہ اپنے ایک دوست کے ساتھ ”حسن سلوک“ کا ذکر کرتے ہوئے بتایا کہ ”ہمارے درمیان اتنے اچھے تعلقات ہیں کہ جب وہ خود یا ان کے گھر کا کوئی فرد بیمار ہوتا ہے تو میں ڈاکٹر سے اپنے نام کا نہ نہ ہونا کہ اپنے مجھے کے خرچ پر دوائیں لے آتا ہوں، اور اپنے دوست کو فراہم کر دیتا ہوں، اور اس طرح علاج معاملے پر میرے دوست کا کبھی کچھ خرچ نہیں ہوتا۔“

دونوں صاحبان نے اپنا یہ عمل ہرے فخر کے ساتھ اس طرح بیان کیا جیسے یہ ان کی کشادہ دلی اور بلند حوصلگی کی علامت ہے، اور اس کے ذریعے انہوں نے بہت بڑی لذتی انجام دی ہے جس پر وہ دنیا میں تحریف اور آخرت میں ثواب کے مشتق ہیں، یہ دونوں میں سے کسی نے نہیں سوچا کہ اس طرح اپنے پڑوی یا دوست کے ساتھ ”ہمدردی“ کر کے وہ مجھے کے ساتھ کتنا بے وفائی اور بد دیانتی کا معاملہ کر رہے ہیں، اس ”ہمدردی“ کا آغاز تو جھوٹ بولنے سے ہوا، یعنی پہلے صاحب نے اپنی کار خلاف واقعہ اپنے پڑوی کے نام درج کر کے غلط بیانی سے کام لیا، میں کہ غلط بیانیوں کا ایک طویل سلسہ شروع کر دیا، کیوں کہ ہر میئنے وہ صاحب اپنی اس فرضی گاڑی

بیانیں اعلیٰ نہیں۔

معمولی ورق گروانی کی بھی عام طور سے اجازت ہوتی ہے، لیکن اگر بک اسٹال پر کھڑے ہو کر کتابوں، اخبارات یا رسائل کا باقاعدہ مطالعہ شروع کر دیا جائے، جب کہ خریدنے کی نیت نہ ہو، تو یہ بھی ان کا غاصبانہ استعمال ہے، جس کی شرعاً اجازت نہیں ہے۔

یہ چند سرسری مثالیں ہیں جو بے ساختہ قلم پر آجئیں، مقصد یہ ہے کہ ہم سب مل کر سمجھیں کہ ہم کہاں کہاں چوری اور غصب کے گھٹا جرم کے مرتكب ہو رہے ہیں۔

## ۱۱ تکلیف کا گیارہواں سبب: کسی ادارے کی طرف سے

### میسر سہولیات کا غلط استعمال

تکلیف کا یہ سب تمام اسباب سے اہم ہے کیوں کہ اس سے ایک فرد نہیں بل کہ ایک مکمل ادارہ متاثر ہوتا ہے۔ اگر ادارے نے اپنے کسی ملازم کو کوئی سہولت فراہم کی ہے اور وہ اپنی اس سہولت کو ادارے کی اطلاع کے بغیر کسی غیر متعاقب شخص کو منتقل کر رہا ہے تو یہ بد دیانتی اور جھوٹ میں شامل ہے۔ اور معاشرے میں اسے ہمدردی اور صدر جگی کے طور پر جانا جاتا ہے حالاں کہ یہ جرم ہے۔

حضرت مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مظلوم فرماتے ہیں:

ایک صاحب ایک مرتبہ مجھ سے اپنے ایک پڑوی کا تمکرہ کرتے ہوئے یہ بتا رہے تھے کہ ان کے آپس میں لگنے خوٹکوار تعلقات ہیں، اور وہ کس طرح ایک دوسرے سے اپنا نیت اور ”حسن سلوک“ کا معاملہ کرتے رہتے ہیں، اس ”حسن سلوک“ کی تفصیل بیان کرتے ہوئے وہ کہنے لگے کہ ”میرے پڑوی جس مجھے میں کام کرتے ہیں وہ اپنے ملازمین کو ان کی ذاتی گاڑی کے لئے بہت سی سہولیات فراہم کرتا ہے، (مثلاً پیٹرول کا خرچ، سروں اور مرمت وغیرہ کا خرچ) میرے پڑوی

کے لئے پیشروں کے فرضی بل داخل کرتے تھے۔ جن میں سے ہر فرضی بل ایک مستقل جھوٹ تھا، اسی طرح اس فرضی گاڑی کی سروں اور مرمت کے بھی اسی طرح فرضی بل بنائے جاتے ہوں گے، کیوں کہ گاڑی کی تو بدستور پہلے صاحب ہی کے استعمال میں تھی، اس طرح اس ہمدرد کی بدولت وہ سالہا سال تک جھوٹ کا یہ پلندہ اپنے نامہ اعمال میں درج کرتے رہے، اسی طرح دوسرے صاحب اپنے دوست کی بیماری کے موقع پر خود اپنے آپ کو بیمار ظاہر کرنے کے لئے اپنے لئے فرضی نسخہ بناتے رہے، اور ڈاکٹر صاحب کو بھی اس غلط بیانی میں ملوث کرتے رہے۔

دوسری طرف ملکہ نے اگر کوئی سہولت اپنے کسی کارندے کو دے رکھی ہے تو وہ اپنے ملازم کو دی ہے، جو کچھ قواعد و ضوابط کی پابند ہے، نہ کسی شخص کے لئے یہ جائز ہے کہ وہ اپنی یہ سہولت کسی اور کو منتقل کر دے، اور نہ یہ جائز ہے کہ قواعد و ضوابط کے خلاف جس طرح چاہے وہ سہولت حاصل کر لے، لہذا دونوں صاحبان نے جو سہولتیں اپنے پڑوئی یا دوست کو دلوئیں، وہ ان کے لئے سراسر حرام اور ناجائز تھیں، لیکن دونوں کے حاشیہ خیال میں بھی یہ بات نہیں آئی کہ اس طرح وہ کسی جرم یا گناہ کا ارتکاب کر رہے ہیں، اس کے برعکس وہ اسے اپنی نیکیوں میں شمار کر رہے تھے۔

یہ دو واقعات تو مثال کے طور پر ذکر کر دیے گئے، ورنہ اپنے گرد و پیش میں نظر دوڑا کر دیکھنے تو معلوم ہوگا کہ ہمارا معاشرہ اس قسم کے واقعات سے بچ رہا ہے، کوئی سرکاری یا غیر سرکاری ملکہ اپنے ملازمین کو جو سہولیات دیتا ہے، بعض لوگ انہیں ہر قیمت پر اپنے حق میں نچوڑنے کی کوشش کرتے ہیں، خواہ اس کے لئے جھوٹ بچ ایک کرنا پڑے، یا قواعد و ضوابط توڑنے پڑیں، یا کسی اور بد عنوانی کا ارتکاب کرنا پڑے، مثلاً بعض محکموں میں یہ قاعدہ ہے کہ وہ اپنے ملازمین کو گاڑی میں استعمال کرنے کے لئے ایک خاص حد تک پیشروں کی قیمت مہیا کرتے ہیں۔

اب بعض لوگ ہر مینے اتنے پیشروں کے بل داخل کر کے یہ رقم ہر حال میں وصول کرنا ضروری سمجھتے ہیں خواہ واقعہ اس مینے میں اتنا پیشروں استعمال ہوا ہو یا نہ ہوا ہو، اسی طرح بعض ملازمین کو مجھے کی طرف سے اجازت ہوتی ہے کہ وہ ایک خاص مہانہ کرایہ کی حد تک کوئی مکان اپنی رہائش کے لئے لے سکتے ہیں، اب خواہ مکان کم کرائے پر ملا ہو، لیکن وہ زائد کرائے کا بل بناؤ کر پوری رقم وصول کرنا ضروری سمجھتے ہیں، اسی طرح بعض مرتبہ مکان کی مرمت یا دیکھ بھال (Maintenance) کا خرچ ملکہ برداشت کرتا ہے، چنانچہ بعض لوگ مرمت کے فرضی بل بناؤ کر یہ قیمت وصول کرتے رہتے ہیں، میکی معاملہ علاج معاملے کے اخراجات کے ساتھ کیا جاتا ہے کہ خواہ واقعہ کسی علاج کی ضرورت نہ پڑی ہو، لیکن جعلی بل بناؤ کر علاج کا خرچ وصول کر لیا جاتا ہے۔

یہ تمام صورتیں بڑی گھنٹیا قسم کی بد دیناتی میں شامل ہیں، اس سلسلے میں ایک اہم شرعی اصول کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے جو بہت کم حضرات کو معلوم ہوتا ہے، اس لئے بعض اوقات اچھے خامے دیانت وار حضرات بھی غیر شوری طور پر اس قسم کی بد دیناتی میں جتلہ ہو جاتے ہیں۔

وہ اصول یہ ہے کہ کسی چیز کی ملکیت اور چیز ہے، اور استعمال کی اجازت اور چیز، جو چیز اپنی ملکیت میں آجائے اسے تو انسان جس طرح چاہے استعمال کر سکتا ہے خواہ خود اس سے فائدہ اٹھائے یا کسی اور کو عارضی یا مستقل استعمال کے لئے دے دے اس پر کوئی پابندی نہیں لیکن جو چیز اپنی ملکیت میں نہ ہوبل کہ مالک نے اسے استعمال کرنے کا حق یا اس کی اجازت دی ہو (جسے اسلامی فقہ میں "لباحت" سے تعبیر کیا گیا ہے) اس پر ہر طرح کے مالکان حقوق حاصل نہیں ہوتے، اس اجازت کا مقصد صرف یہ ہوتا ہے کہ انسان اپنی ضرورت کی حد تک اسے جس قدر استعمال کرنا چاہے کر لے۔

لیکن اسے یہ اجازت نہیں ہوتی کہ وہ مالک کی اجازت کے بغیر اپنا یہ حق کسی اور کو منتقل کر دے یا دوسروں کو دعوت دے کہ اس سے فائدہ اٹھانے میں وہ بھی اس کے ساتھ شریک ہو جائیں نہیں یہ بھی حق نہیں ہوتا کہ اگر کسی وجہ سے وہ خود اس اجازت سے فائدہ نہیں اٹھاسکا تو اس کی قیمت وصول کرے۔

اس کی ایک سادہ سی مثال یہ ہے کہ اگر کسی شخص نے ہمارے گر کھانا پکا کر بھیج دیا تو یہ کھانا ہماری ملکیت ہے، خواہ ہم اسے خود کھائیں یا کسی اور کو تخفیض بھیج دیں، یا صدقہ کر دیں، بل کہ جائز یہ بھی ہے کہ کسی کوچھ کر اس کی قیمت وصول کر لیں، لیکن اگر کسی شخص نے اپنے گھر میں ہماری دعوت کی تو جو کھانا وہاں موجود ہے وہ ہماری ملکیت نہیں، البتہ مالک کی طرف سے اجازت ہے کہ ہم اپنی ضرورت یا خواہش کے مطابق جتنا چاہیں کھائیں۔

لیکن ظاہر ہے کہ اس اجازت کا یہ مطلب نہیں کہ ہم اس کھانے پر اپنے مالکانہ حقوق جتنا لگیں، لہذا یہ جائز نہیں ہے کہ ہم مالک کی مرثی کے بغیر اس پر کسی اور کو دعوت دینے لگیں، اسی طرح اگر کوئی شخص دعوت کا کھانا اپنے ساتھ باندھ کر گھر لے جانے لگے تو اسے کتنا گھٹی آدمی سمجھا جائے گا، اور اس سے بھی زیادہ گھٹیا اور شرم ناک بات یہ ہوگی کہ کوئی شخص اگر خود کسی وجہ سے کھانا نہ کھاسکا تو میزبان سے یہ مطالبہ کرے کہ میرے کھانے کے پیے ادا کرو۔

بالکل یہی صورت ملازمت سے حاصل ہونے والی سکولیات کی بھی ہے، جہاں تک نقد تجوہ کا تعلق ہے وہ ملازم کی ملکیت ہے، اسے وہ جس طرح چاہے استعمال کر سکتا ہے یا جو الاؤنس کی رقمی یکمشت ملکے کی طرف سے ادا کر دی جاتی ہیں اور ان کی سکولیات کے لئے بل پیش کرنے نہیں پڑتے ان کا بھی یہی حکم ہے، لیکن جو دوسروی سکولیات ملازم کو فراہم کی جاتی ہیں مثلاً پیروں، علاج معاملے اور کرائے وغیرہ کے بلوں کی ادائیگی، وہ ملکے کی طرف سے ایک اجازت ہے، لہذا اس کا مطالبه

ای حد تک جائز اور درست ہے جس حد تک اس اجازت سے، آئی فائدہ اٹھایا گیا ہے اس سے زیادہ نہیں، اس فائدے نہیں اپنے کسی عزیز، درست یا پڑوی کو شریک کرنا بھی جائز نہیں۔

ای طرح اگر خود کو اس اجازت سے فائدہ اٹھانے کی ضرورت پیش نہیں آئی یا اس کا موقع نہیں ملا تو اس کا غلط بل پیش کر کے پیے وصول کرنا بھی سراسر ناجائز ہے اور اس کی مثال بالکل ایسی ہی ہے کہ کوئی شخص دعوت میں شریک نہ ہو اور دائی (دعوت دینے والے) کے پاس اس وقت کے لئے کھانے کا بل بھیج دے کہ میں چوں کہ دعوت سے فائدہ نہیں اٹھاسکا اس لئے یہ بل قائم ادا کرو۔

ظاہر ہے کہ کوئی گھٹیا آدمی بھی اسی حرکت نہیں کرے گا، مذکورہ سکولیات سے فائدہ اٹھائے بغیر ان کا بل ملکے کو بھیج دینا بھی ایسی ہی شرم ناک حرکت ہے لیکن افسوس ہے کہ اس کی برائی عام طور سے محسوس نہیں کی جاتی، بل کہ اسے اپنا حق سمجھا جاتا ہے، حالانکہ اس میں جھوٹ اور فریب کا گناہ بھی ہے، اور دوسرے کامال ناقص کھانے کا گناہ بھی۔

## ۱۲۔ تکلیف کا بارہواں سبب: عدم تعاون

تعاون ایک ایسی چیز ہے جس کے بغیر معاشرے کا ترقی کرنا ناممکن ہے اور انسانی حیات و اجتماعی معاملات میں تعاون ریڑھ کی ہڈی کی مانند ہے۔ ہم معاشرے کے اندر ایک دوسرے سے تعاون کر کے ہی دوسروں کو تکلیف سے بچا سکتے ہیں۔

### یونین کے ساتھ تعاون:

فیکٹ میں رہتے ہوئے متعلقہ یونین کو مدنظریں وقت پر ادا کرنا چاہئے۔ اپنی ذمہ داری کو وقت پر پورا کرنا بھی تعاون کی ایک شکل ہے۔ اور وقت سے نال دینا اور

بلا عذر کے تاخیر کرنا تکلیف کے ذمہ میں آتا ہے۔ جب مکین اور رہائش یونین کے ساتھ تعاون کریں گے تو یونین بھی ان کے مسائل کے حل میں دل چسپی لے گی اور حاصل شدہ فنڈ استعمال کرے گی۔ اسی طرح اگر بیت الحلاجہ ہو رہا ہو تو اسے بھی فوراً تحریک کروانا چاہئے، کیوں کہ اس پانی سے تکلیف پہنچانے کے ساتھ ساتھ ناپاکی اور گندگی پھیلانے کا جرم بھی ہو رہا ہے۔

متعلقہ یونین کو بھی چاہئے کہ وہ مکینوں کے اجتماعی و انفرادی مسائل کا خیال رکھے۔ اگر کسی مکین کو کوئی تکلیف ہے جس کا حل یونین کے ذمے ہے تو یونین کا فرض بنتا ہے کہ اس مسئلے کو فراغل کروائے ورنہ یونین کو تکلیف دینے کا گناہ ہو گا۔

یقیناً ایک درمیں کوئی ایک جانب سے بھی عدم تعاون دونوں کو تکلیف میں بھلا کر دیتا ہے۔

### شاگرد کے ساتھ تعاون:

استاذ پڑھانے سے پہلے نیت کرے ایسی نیت جس کو عزم مضم (پکارا دہ) کہتے ہیں کہ ”میں اپنے قول، فعل سے کسی کو کوئی تکلیف نہیں پہنچاؤں گا“ اس نیت و ارادے کے ساتھ ساتھ دعا بھی کرتا رہے کہ اے اللہ! مجھے ایسا مسلمان ہنا دے جس کے ہاتھ اور زبان سے لوگ حفوظ رہیں۔

ایک استاذ شاگرد کے ساتھ کس طرح تعاون کر سکتا ہے۔ اس کی کئی صورتیں ہیں۔

۱) استاذ اس بات کا خیال رکھے کہ اس کے کسی عمل سے کسی شاگرد کو تکلیف نہ ہو۔

۲) شاگروں پر بلاوجذبی بوجھنے والے۔

- ۳) سمجھانے کا روایہ نرم اور ڈھنگ مہذب اندازے۔
- ۴) تمام شاگروں کے درمیان انصاف سے برداشت کرے۔
- ۵) خوش کلامی اختیار کرے اور بدکلامی سے بچے۔
- ۶) شاگروں سے عبادات کی پابندی کروائے۔

ای طرح شاگرد بھی اساتذہ کے ساتھ تعاون کریں۔ ان کی بات مانیں ان کا احترام کریں۔ علم کے حصول کے لئے کارآمد اور فائدہ مند اصول اندازے اور ضرر رسائی امور سے احتساب کرے۔

### ۱۳) تکلیف کا تیر ہوا سبب: دیواروں پر چاکنگ

منطقی عثمانی صاحب مذکور فرماتے ہیں: ہمارے معاشرے میں دیواروں پر اشتہارات نظرے اور اعلانات لکھنے یا چھپا کرنے کا رواج اس قدر تشویش ناگ حد تک بڑھ گیا ہے کہ اسے دیکھ کر شرم محسوس ہوتی ہے، میں نے دنیا کے تقریباً پالیس ملک دیکھے ہیں، لیکن پر صیغہ کے سوا کہیں دیواری تحریروں کا یہ طوفان دیکھنے میں نہیں آیا جو ہمارے ملک میں تیزی سے بڑھتا ہی جا رہا ہے، ملک بھر میں شاید یہ کچھ خوش قسم دیواریں ایسی ہوں جہاں کوئی نہ کوئی تحریر درج نہ ہو، ورنہ ملک بھر میں تقریباً ہر قابل ذکر دیوار پر کچھ نہ کچھ لکھا یا چھپا ہوا ضرور ملتا ہے۔

ڈاکٹروں اور حکیموں کے اشتہارات، سیاسی اور مذہبی جلوسوں کے اعلانات، چندے اور قربانی کی کھالوں کی اپلیس، سیاسی اور مذہبی جلوسوں کے اعلانات، سیاسی یہودوں کی تعریف یا نہاد، انقلاب لانے کے پر جوش ارادے، انتخابی امیدواروں کی قابلیت اور خدمات کا تعارف، انتخابی منشوروں کے اہم نکات، سیاسی قائدین کے دعوے اور وعدے، حکومت اور حلقہ افسوس کو ڈھنکیاں، کارخانوں اور حکاموں میں ہونے والی زیادتیوں کے خلاف احتجاج، یہاں تک کہ ذاتی حلقہ افسوس کے خلاف گالی گفتار،

غرض دنیا بھر کی باتیں دیواروں پر درج ہوتی ہیں، اور ایسا لگتا ہے کہ ملک کی دیواریں اپنے مکینوں کو تحفظ دینے کے لئے نہیں، بل کہ "ازادی تحریر" کا مظاہرہ کرنے کے لئے نہیں، اور ہر دیوار ایک ایسا مفت نوش بورڈ ہے جس کے استعمال کی نہ کوئی فیس ہے، نہ اس کے لئے کسی اجازت کی ضرورت ہے، اور نہ اس پر سنتر کی کوئی پابندی ہے، بل کہ لوگوں کو صلاۓ عام ہے کہ وہ جب چاہیں، جو چاہیں اور جتنی بحمدی تحریر میں چاہیں اس مفت نوش بورڈ پر اپنے جذبات کا اظہار کرنے کے لئے لکھ جائیں اور کسی ہلدی پچکری (خرج) کے بغیر اپنی پہلی کو حیاتِ دوام عطا کروں، کیوں کہ جو بات اس نوش بورڈ پر لکھ دی گئی وہ ایسا "نوشہ دیوار" بن گئی کہ وقت گزر جانے کے بعد بھی اس کی آب و تاب میں فرق نہیں آتا۔

چنانچہ ایکشن میں جن خادمانِ قوم کی خلائقیں ضبط ہوئے بھی زمانہ گزر گیا، ان کے "واحد تما ندہ" ہونے کی گواہی آج بھی دیواروں پر ثابت ہے، جن جلوسوں کو حاضرین کی کمی کی وجہ سے خرد بردار (ناکام) ہوئے بھی مدتیں بیت گئیں، ان کے "تاریخی اجتماع" ہونے کی شہادت آج بھی "ریکارڈ" پر ہے، جو معاجم حضرات اپنے اعمال کا حساب دینے کے لئے اللہ تعالیٰ کے پاس پہنچ چکے، ان کی میجانی (مہارت) کا تذکرہ آج بھی زندہ وجاوید ہے، غرض اس نوش بورڈ پر لگے ہوئے اعلانات کے لئے کوئی مدت مقرر نہیں، جب تک ان کی تحریر اپنی عمر طبعی کو نہ پہنچ جائے یا دیوار کا مالک اس پر چونا سفیدی کر کر کسی دوسرے اعلان کے لئے جگہ صاف نہ کر دے وہ ہر دور میں تازہ اور سدا بہادر رہتے ہیں۔

دیواری تحریروں کے اس اندازا و صند استعمال سے پوری قوم کی تہذیب اور شانستگی کے بارے میں جو براثر قائم ہوتا ہے، وہ تو اپنی جگہ ہے تھی، لیکن اس بات کا احساس بہت کم لوگوں کو ہے کہ یہ عمل دینی اعتبار سے ایک بڑا گناہ بھی سے جو چوری کے گناہ میں داخل ہے، ظاہر ہے کہ اکثر و پیشتر یہ تحریریں ایسی دیواروں پر لکھی جاتی

ہیں جو لکھنے والے کی ملکیت میں نہیں ہوتی اور شدیوار کا مالک اس بات پر راضی ہوتا ہے کہ اس کی عمارت پر یہ بینا کاری کی جائے، لہذا عموماً یہ تحریریں مالک کی مرتبی کے بغیر، بل کہ اس کی شدید تاریخی کے باوجود لکھی جاتی ہیں اور اس طرح دوسرے کی ملکیت کو ناجائز طور پر اپنے کام کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔

تکلیف کے دو سبب میں نبی اکرم ﷺ کے وہ ارشادات گزرا چکے ہیں جن میں آپ ﷺ نے دوسرے کی چیز کو اس کی خوش دلی کے بغیر استعمال کرنے کی سخت ممانعت فرمائی ہے اور اس کو حرام قرار دیا ہے، لیکن چوں کہ دین کو ہم نے صرف نماز روزے کی حد تک محدود کر کے رکھ دیا ہے، اس لئے یہ کام کرتے وقت ہمیں یہ خیال نہیں آتا کہ ہم کتنا بڑے گناہ کا ارتکاب کر رہے ہیں؟

جن گناہوں کا معاملہ برآ راست اللہ تعالیٰ اور بندے کے باہمی تعلق سے ہے اور اس میں کسی دوسرے کے حق کا مسئلہ پیدا نہیں ہوتا، ان کا حال تو یہ ہے کہ جب کبھی انسان کو ندامت ہو، اور سچی توبہ کی توفیق ہو جائے، وہ معاف ہو جاتے ہیں، لیکن جن گناہوں کا تعلق حقوق العباد سے ہے، اور ان کے ذریعے کسی بندے کا حق پامال کیا گیا ہے، وہ صرف توبہ سے معاف نہیں ہوتے، جب تک متعلق حق دار معاف نہ کرے۔

لہذا ہم اعلان و اشتہار کے جوش میں اللہ تعالیٰ کے جن جن بندوں کا حق پامال کر کے ان کی املاک میں ناجائز تصرف کرتے ہیں، جب تک وہ سب معاف نہ کریں اس گناہ کی معافی ممکن نہیں۔

جو حکم دیواروں پر تحریر لکھتے کا ہے، وہی پوشرچ کرنے کا بھی ہے، اگر قرآن سے اندازہ ہوگے دیوار کا مالک اپنی دیوار پر پوشرچ پاٹ کرنے کو پسند نہیں کرے گا تو اس دیوار پر اشتہار لگانا بھی شرعاً جائز نہیں ہے، ہاں اگر کوئی جگہ اعلانات اور اشتہارات ہی کے لئے مخصوص ہے، جیسے مساجد میں یا بعض عمومی مقامات پر اس کا انتظام کیا

گھر والوں کے رفیق ہوتے اور شیشوں کے ٹوٹنے سے بہتر ہے، کہ دیوار کی بذیبی کوار کر لی جائے، چنانچہ چپ ہو کر بینچے گئے، اور ”نوشہ دیوار“ پڑھ لیا۔ ظاہر ہے کہ اگر ان حالات میں لوگ چپ رہیں تو ان کی خاموشی کو رضا مندی سمجھتا ان پر دوہرہ ظلم نہیں تو اور کیا ہے؟<sup>۷</sup>

## ۱۷ تکلیف کا چودہواں سبب: بے موقع سلام کرنا

سلام کرنا مسلمانوں اور اسلام کی پہچان ہے اور شعائر اسلام میں سے بھی ہے لیکن بعض مواقع اور مقامات ایسے ہوتے ہیں جہاں سلام نہ کرنا بہتر ہوتا ہے، اگر اس موقع پر سلام کر لیا تو ”السلام علیکم“ جو ایک دعا یہ کہے اس کی بے ادبی ہو جاتی ہے۔ یا آپ کا سلام کسی کی تکلیف کا سبب بن جاتا ہے۔ ذیل میں مختصر اورہ موقع ذکر کئے جاتے ہیں جہاں سلام کرنا جائز نہیں۔

### ① تلاوت قرآن کے وقت سلام کرنا:

بعض اوقات انسان کو پہ بھی نہیں چلتا کہ میں زبان سے تکلیف پہنچا رہا ہوں، بل کہ وہ سمجھتا ہے کہ میں تو ثواب کا کام کر رہا ہوں، لیکن حقیقت میں وہ گناہ کا کام کر رہا ہوتا ہے اور اس کے ذریعہ دوسرے کو تکلیف پہنچاتا ہے۔ مثلاً سلام کرنا لکنی بڑی فضیلت اور ثواب کا کام ہے۔ لیکن شریعت نے دوسرے کی تکلیف کا اتنا خیال کیا ہے کہ سلام کرنے کے بھی احکام مقرر فرمادیے کہ ہر وقت سلام کرنا جائز نہیں، بل کہ بعض مواقع پر سلام کرنے پر ثواب کے بجائے گناہ ہو گا۔ کیوں کہ سلام کے ذریعہ تم نے دوسرے کو تکلیف پہنچائی ہے۔

مثلاً ایک شخص قرآن کریم کی تلاوت میں مشغول ہے، اس کو سلام کرنا جائز نہیں۔ اس لئے کہ ایک طرف تو تمہارے سلام کی وجہ سے اس کی تلاوت میں خلل

<sup>۷</sup> ذکر و فکر: ص ۱۳۷، ۱۳۱

جاتا ہے، یا کسی دیوار کے مالک سے اجازت لے لی گئی ہے، یا اس بات کا لیقین ہے کہ وہ پوسٹر چپاں کرنے کی بخوبی اجازت دے دے گا تو بے شک بات دوسری ہے۔

حدیث کی کتابوں میں یہ واقعہ مشہور و معروف ہے کہ ایک مرتبہ نبی اکرم ﷺ کو شہر میں چلتے ہوئے تجم کرنے کی ضرورت پیش آئی۔ آپ ﷺ نے ایک قریبی دیوار پر جا کر تجم فرمایا، اس واقعے پر بحث کرتے ہوئے علماء و فقهاء نے یہ سوال اٹھایا ہے کہ آپ ﷺ کی دوسرے شخص کی دیوار سے تجم کیے فرمایا؟ پھر اس کا جواب دیا ہے کہ تجم کرنے سے دیوار کو کوئی نقصان نہیں پہنچتا، اور یہ بات واضح تھی کہ کوئی بھی شخص اپنی دیوار سے تجم کرنے کو منع نہیں کر سکتا۔ اس لئے آپ ﷺ نے اجازت لینے کی ضرورت نہیں سمجھی، یہ جواب تو اپنی جگہ ہے، لیکن سوچنے کی بات یہ ہے کہ جب تجم ہیے بے ضرر کام کے بارے میں یہ سوال پیدا ہو رہا ہے تو دیواروں کو جان بوجھ کر خراب کرنے کی اجازت کیسے ہو سکتی ہے؟

یہ شہزادہونا چاہئے کہ معاشرے میں ان دیواری تحریروں کا اتنا رواج عام اور لوگوں کا اس سے منع نہ کرنا اس بات کی علامت ہے کہ لوگ اپنی دیواروں کے اس استعمال پر راضی ہو گئے ہیں، حقیقت یہ ہے کہ لوگ راضی نہیں بل کہ بے بس ہیں۔ حضرت مشتی نقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں: ہمارے ایک دوست نے اپنے مکان کی چار دیواری پر تازہ رنگ کر لیا تو کچھ صاحبان اس نادر موقع سے فائدہ اٹھانے کے لئے اسی دن پہنچ گئے، اور اس صاف شفاف دیوار پر اپنی خوشنویسی کا مظاہرہ شروع کر دیا، ہمارے دوست نے ان سے الجما کی کہ یہ دیوار آج ہی سقید ہو کر تیار ہوئی ہے، کم از کم کچھ دن کے لئے اسے معاف کر دیں، لیکن اس کا نتیجہ یہ تکلا کہ گھر میں پتھر آنے شروع ہو گئے، (تمیت ہوا کہ گولیاں نہیں آئیں) انہوں نے سوچا کہ

ہوگا اور دوسرا طرف اس کو تلاوت چھوڑ کر تمہاری طرف مشغول ہونے میں تکلیف ہوگی۔ اب ایسے وقت کے اندر سلام کرتا زبان سے تکلیف پہنچانے میں داخل ہے۔ اسی طرح اگر لوگ مسجد میں بیٹھ کر ذکر میں مشغول ہوں، ان کو مسجد میں داخل ہوتے وقت سلام کرتا جائز نہیں کیوں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی یاد میں مشغول ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کا رشتہ جزا ہوا ہے۔ ان کی زبان پر ذکر جاری ہے۔ تمہارے سلام کی وجہ سے ان کے ذکر میں خلل واقع ہوگا، اور اس کو توجہ ہٹانے میں تکلیف بھی ہوگی۔

## ۲۔ بغیر سلام کے مصافحہ کرتا:

آج کل مصافحوں کا بہت زور ہے، سلام کریں یا نہ کریں مصافحہ ضرور کیا جاتا ہے، اس سے دوسروں کو تکلیف پہنچتی ہے۔ بزرگوں سے مصافحہ کرنے کو بڑے ادب کی بات سمجھا جاتا ہے، اس کے لئے نجاح نہ کیا کیا گناہ کے جاتے ہیں، اس کو کہنی ماری، اس کو کہنی ماری، اوہر دھکا دیا، اس کی گردان پچالگی اور مصافحہ کے لئے بیخ گئے، یہ سب ناجائز ہے، بے شک بزرگوں سے مصافحہ کرنا برکت کی چیز ہے اور مستحب بھی ہے لیکن اس کے بھی آداب ہیں، ان کا خیال از حد ضروری ہے۔ آج کل ان آداب کا عام طور پر خیال نہیں رکھا جاتا۔

## بڑے بھائی کا ایک دل چسپ واقعہ:

حضرت مسیحی محمد رفع عثمانی صاحب فرماتے ہیں: "میرے ساتھ ایک مرتبہ یہ قصہ پیش آیا کہ میرے ذمہ بجہہ سبو تھا۔ میں نے آخری رکعت میں تشہد کے بعد سلام کیا تو ایک صاحب نے وہیں سے ہاتھ پکڑ کر سلام کر دیا، بے خایا میں میں نے بھی دلیکم السلام کہہ دیا۔ اب نماز بھی گئی، دوبارہ چار رکعت پڑھنی پڑی۔ اس کا تو مصافحہ ہوا، میری چار رکعت فرض نماز پڑی۔"

## المصافحہ کے آداب

المصافحہ کے بھی آداب ہیں اگر ایک شخص مصروف ہے اور اس کے دونوں ہاتھ مسروف ہیں تو اس سے مصافحہ نہ کیا جائے، اگر تم مصافحہ کے لئے ہاتھ بڑھا دو گے تو

۷۵/۳ اصلاحی تقویرین

۷۷/۳ اصلاحی تقویرین

ہوگی۔ اب دیکھئے کہ وہ تو کھانا کھانے میں مشغول ہے، نہ تو وہ حبادت کر رہا ہے، نہ ذکر کرنے میں مشغول ہے، اگر تم سلام کرو گے تو اس پر پہاڑ نہیں نوٹ پڑے گا۔ لیکن سلام کے نتیجے میں اس کو تشویش ہونے اور اس کو ناگوار ہونے کا اندریشہ ہے۔ اس نے اس وقت سلام نہ کرے۔

اس طرح ایک شخص اپنے کسی کام کے لئے تیزی سے جا رہا ہے، آپ کو انداہ ہوا کہ یہ شخص بہت جلدی میں ہے، آپ نے آگے بڑھ کر اس کو سلام کر لیا اور مصافی کے لئے ہاتھ بڑھا دیا یا آپ نے اچھا نہیں کیا۔ اس نے کہ آپ کو اس کی تیزی سے اندازہ لگانا چاہئے تھا کہ یہ شخص جلدی میں ہے یہ سلام کرنے اور مصافی کرنے کا مناسب وقت نہیں ہے۔ ایسے وقت میں اس کو سلام نہ کرو، بل کہ اس کو جانے دو۔ یہ سب باتیں زبان کے ذریعہ تکلیف پہنچانے میں داخل ہیں۔<sup>۱۵</sup>

## ۱۵ تکلیف کا پندرہواں سبب: گالم گلوچ و خش گوئی

حضور ﷺ کا ارشاد ہے:

"الْمُسْتَبَّانَ مَا قَالَأَ فَعَلَى الْبَادِيٍ مَالِمٌ يَعْتَدِ الْمَظْلُومُ۔" ترجیحہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا:

دو آدمی جو آپس میں ایک دوسرے کو گالیاں دیں سب کا وباں اسی پڑھوگا جس نے گالیاں دینے میں پہلی کی ہے جب تک کہ مظلوم زیادتی نہ کرے۔"

زبان کے گناہوں میں گالی دینا بھی ہے یہ ایک ایسی بڑی چیز ہے جو کسی طرح سے بھی موسم کے شایان شان نہیں ہے، ایک حدیث میں ارشاد ہے: "سباب

۱۵ اصلاحی خطبات: ۱۲۵/۸

۳۲۱/۲ مسلم، کتاب البر والصلة، باب النبی عن الشاب

وہ بے چارہ کس طرح جواب دے گا، اسی طرح اگر کوئی نماز کے لئے جا رہا ہے اور جماعت کھڑی ہو چکی ہے تو اس سے بھی مصافی نہیں کرنا چاہئے، میرے ساتھ ایسا ہوتا رہتا ہے کہ جماعت کھڑی ہو گئی، میں مسجد کی طرف جا رہا ہوں، کسی نے دیکھا، تو بجائے مسجد جانے کے میری طرف آگیا اور سلام کر کے مصافی کے لئے ہاتھ بڑھا دیئے، ایسے موقعوں پر میں مصافی نہیں کرتا تاکہ اسے معلوم ہو کہ یہ وقت مصافی کرنے کا نہیں۔ اسی طرح اور کوئی شخص کسی اور جلدی میں جا رہا ہے تو اسے سلام تو کر لیا جائے لیکن مصافی نہ کیا جائے کیوں کہ سلام کرنے میں اس کا کوئی مستقل وقت خرچ نہیں ہوتا لیکن مصافی کرنے میں اسے تکلیف اور اذیت پہنچے گی۔

## مجلس کے دوران سلام کرنا:

نقباء کرام نے لکھا ہے کہ ایک شخص دوسرے لوگوں سے کوئی بھی بات کر رہا ہے۔ اور دوسرے لوگ توجہ سے اس کی بات سن رہے ہیں اگرچہ وہ دنیاوی باقی ہوں اس حالت میں بھی اس مجلس میں جا کر سلام کرنا جائز نہیں۔ اس نے کہ وہ لوگ باقی سنتے میں مصروف تھے۔ آپ نے سلام کے ذریعہ ان کی باتوں میں خلل ڈال دیا اور جس کی وجہ سے باتوں کے درمیان میں بد مرگی پیدا ہو گئی اس نے اس موقع پر سلام کرنا جائز نہیں۔ اس نے حکم ہے کہ جب تم کسی مجلس میں شرکت کے لئے جاؤ اور وہاں پر بات شروع ہو چکی ہو تو وہاں پر سلام کے بغیر بیٹھ جاؤ، اس وقت سلام کرنا زبان سے تکلیف پہنچانے کے متراوٹ ہو گا۔ اس سے اندازہ لگائیے کہ شریعت اس بارے میں کتنی حساس ہے کہ دوسرے شخص کو ہماری ذات سے اونٹی تکلیف نہ پہنچے۔

## کھانا کھانے والے کو سلام کرنا:

ایک شخص کھانا کھانے میں مشغول ہے، اس وقت اس کو سلام کرنا حرام تو نہیں۔ البتہ کروہ ضرور ہے جب یہ اندریشہ ہو کہ تمہارے سلام کے نتیجے میں اس کو تشویش

المُسْلِمُ فُسُوقٌ وَقَالَهُ كُفَّرٌ<sup>بِهِ</sup> یعنی مسلمان کو گالی دینا بڑی گناہ گاری کی بات ہے اور اس سے جنگ کرنا کفر کی چیز ہے۔

بہت سے مردوں اور عورتوں کو گالی دینے کی عادت ہوتی ہے اور بعض لوگ تو اس کو بڑا کمال سمجھتے ہیں حالاں کہ یہ جہالت اور جاہلیت کی بات ہے، اس میں سخت گناہ بھی ہے اور اس کی وجہ سے آپس میں تعلقات بھی خراب ہوتے ہیں اور گالی گلدوچ کرتے کرتے مردوں تک پہنچ جاتے ہیں ایک نے کسی کو گالی دی دوسرے نے اس کے باپ کو گالی دی پھر پہلے والے نے جواب میں باپ کے ساتھ دادا کو بھی لپیٹ لیا، اسی طرح سے اپنے ماں باپ کو گالیاں دلوانے کا ذریعہ بھی بن جاتے ہیں۔  
حضور ﷺ نے فرمایا: بڑے بڑے گناہوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ کوئی شخص اپنے ماں باپ کو گالی دے، صحابہ رضویٰ تعالیٰ عنہم نے عرض کیا یا رسول اللہ! کیا کوئی شخص اپنے ماں باپ کو بھی گالی دے گا؟ آپ نے فرمایا ہاں! کسی آدمی کے باپ کو گالی دے گا تو وہ اس کے باپ کو گالی دے گا؟ اور کسی کی ماں کو گالی دے گا تو وہ اس کی ماں کو گالی دے گا۔

**فَإِذْنُكَ:** لفظ "سَبَّ" کا ترجمہ جگد جگد ہم نے گالی سے کیا ہے اس کا یہ مطلب نہیں کہ فخش بازاری گالی دی جائے وہی گالی ہے بل کہ کسی کو کسی بھی طرح برے لفخون سے یاد کرنا گالی میں شامل ہے۔ خوب سمجھ لیں اگر ماں، بہن کی گالی نہ دی بل کہ بے ہودہ، گدھا، لمکینہ کہہ دیا یہ بھی ان احادیث کے مفہوم میں آ جاتا ہے۔ جن میں سب و شتم کی ممانعت وارد ہوئی ہے۔

**۱۲۔ تکلیف کا سولہواں سبب:** کسی کو ذہنی تکلیف میں ڈالنا جس طرح کسی کو جسمانی تکلیف پہنچانا حرام اور گناہ ہے اسی طرح کسی کو ذہنی

ل بخاری، کتاب الأدب، باب ما ینبئ من السباب: ۸۹۳/۲

مسلم، کتاب الایمان، باب الکیمان: ۱/۶۴، رقم: ۲۶۳

تکلیف دینا بھی حرام اور گناہ ہے، بل کہ جسمانی تکلیف سے بڑھ کر گناہ ہے۔ کیوں کہ بسا اوقات ذہنی تکلیف سے انسان کے تمام امور معطل ہو گرہ جاتے ہیں اور وہ انسان کوئی کام نہیں کر پاتا اور ایک لامحدود سوچ و پیار میں بتلا ہو جاتا ہے، جس سے اس کی صحت پر بھی برا اثر پڑتا ہے۔

بسا اوقات کسی کمزور انسان کو اتنی زیادہ ذہنی تکلیف پہنچتی ہے کہ وہ ذہنی طور پر ذہنی ہو جاتا ہے اور آئندہ کی زندگی تباہ ہو جاتی ہے ایک مسلمان جس طرح یہ چاہتا ہے کہ اس سے کسی کو جسمانی تکلیف نہ پہنچے اسی طرح اسے اس بات کا بھی خیال رکھنا چاہئے کہ اس سے کسی کو ذہنی تکلیف بھی نہ پہنچ جو کہ جسمانی تکلیف سے کہیں بڑھ کر ہے۔

بسا اوقات انسان کو معلوم نہیں ہوتا دوسرے انسان سے معاملات میں یا باتوں یا توں میں ایسی بات کہہ دیتا ہے کہ سننے والے کا دل بل جاتا ہے، کسی سے کوئی معاملہ کرتے وقت ایسا روایہ اختیار کیا جاتا ہے جیسے دوسرے کا اس معاملے میں کوئی حق نہیں۔

یاد رکھنا چاہئے کہ اپنے ذہن، اپنی سوچ اور اپنی عادات جن کا اختیار کرنا شرعی اعتبار سے لازمی نہ ہو ان کو دوسروں پر یا اپنے ماتھوں پر زبردستی سلطان کرنا بھی ذہنی تکلیف کے ذمہ میں آتا ہے۔

### ذہنی تکلیف میں بتلا کرنا حرام ہے:

حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں "الْمُسْلِمُ مَنْ سَلَمَ الْمُسْلِمُونَ....." کی حدیث میں زبان اور ہاتھ کے ذریعہ ظاہری افعال کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ لیکن اگر آپ نے اپنی زبان یا ہاتھ سے کوئی ایسا کام کیا جس سے دوسرے کو ذہنی تکلیف ہوئی تو وہ اس حدیث میں داخل ہے۔ مثلاً آپ نے کسی سے قرض لیا اور

اس سے یہ وعدہ کر لیا کہ اتنے دنوں کے اندر ادا میگی کر دوں گا۔ اب اگر آپ وقت پر ادا میگی نہیں کر سکتے تو اس کو بتا دیں کہ میں فی الحال ادا میگی نہیں کر سکتا۔ اتنے دن کے بعد ادا کروں گا۔ پھر بھی ادا نہ کر سکو تو پھر بتا دو۔ لیکن یہ تھیک نہیں ہے کہ آپ اس کو نہ لکھا دیں۔ اور اس کا ذہن الجھادیں۔ وہ بے چارہ انتشار میں ہے کہ آپ آج قرض دیں گے یا کل دے دیں گے۔ لیکن آپ نہ تو اس کو اطلاع دیتے ہیں۔ اور نہ قرض واپس کرتے ہیں۔ اس طرح آپ نے اس کو ذہنی اذیت اور تکلیف میں جلا کر دیا۔ اب وہ نہ تو کوئی پلان بنائتا ہے، نہ وہ کوئی منصوبہ بندی کر سکتا ہے۔ اس لئے کہ اس کو پڑھنی نہیں ہے کہ اس کو قرض واپس ملے گا یا نہیں؟ اگر ملے گا تو کب تک ملے گا۔ آپ کا یہ طرز عمل بھی ناجائز اور حرام ہے۔

## ملازم پر ذہنی بوجھڈانا:

حضرت مخانوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے فرمایا: آپ کا ایک نوکر اور ملازم ہے، اب آپ نے چار کام ایک ساتھ بتا دیے کہ پہلے یہ کام کرو۔ پھر یہ کام، پھر یہ کام کرنا، پھر یہ کام کرنا۔ اس طرح آپ نے چار کاموں کو یاد رکھنے کا بوجھ اس کے ذہن پر ڈال دیا، اگر ایسا کرنا بہت ضروری نہیں ہے تو ایک ساتھ چار کاموں کا بوجھ اس کے ذہن پر نہیں ڈالنا چاہئے، بل کہ اس کو پہلے ایک کام بتا دو۔ جب وہ پہلا کام کر چکے تو اب دوسرا کام بتایا جائے، وہ اس کو کر چکے تو پھر تیسرا کام بتایا جائے۔ چنان پر خود اپنا طریقہ بتایا کہ میں اپنے نوکر کو ایک وقت میں ایک کام بتاتا ہوں۔ اور دوسرے کام جو اس سے کرانے ہیں ان کو یاد رکھنے کا بوجھ اپنے سر پر رکھتا ہوں۔ نوکر کے سر پر نہیں رکھتا، تاکہ وہ ذہنی بوجھ میں جھانٹہ ہو جائے، جب وہ ایک کام کر کے قارغ ہو جاتا ہے تو پھر دوسرا کام بتاتا ہوں۔

اس سے اندازہ لگائیے کہ حضرت والا کی لگاہ کتنی دور دس تھی۔ ۷  
یا مثلاً آپ گھر والوں کو بتا کر چلے گئے کہ فلاں وقت آکر کھانا کھاؤں گا۔ لیکن اس کے بعد اطلاع کئے بغیر کہیں اور چلے گئے کھانا بھی وہیں کھالیا اور وہاں پر مختوض گزار دیئے اور وقت پر گھر واپس نہیں پہنچے۔ اور گھر پر آپ کی بیوی کھانے پر آپ کا انتظار کر رہی ہے۔ اور پریشان ہو رہی ہے کہ کیا وہ پیش آئی کہ واپس نہیں آئے، کھانا لئے بیٹھی ہے۔ آپ کا یہ عمل گناہ کبیرہ ہے اس لئے کہ آپ نے اس عمل کے ذریعہ ایک ایسی ذات کو تکلیف پہنچائی جس کو اللہ تعالیٰ نے آپ کی ذات سے وابستہ کر دیا تھا۔ آپ کو اگر کھانا کسی اور جگہ کھانا تھا تو آپ اس کو اطلاع کر کے اس کے ذہن کو فارغ کر دیتے۔ اس کو انتظار اور پریشانی کی تکلیف میں جھانٹہ کرتے۔ لیکن آج ہم لوگ اس بات کا دھیان نہیں کرتے، اور یہ سوچتے ہیں کہ وہ تو ہماری بیوی ہی تو ہے، ہماری ماتحت ہے۔ اگر انتظار کر رہی ہے تو کرے حالاں کہ یہ عمل گناہ کبیرہ اور حرام ہے اور ایسا اسلام ہے۔ ۷

## تکلیف سے بچاؤ کا چھٹا راستہ

بجھوٹ سے پرہیز:

## ① بجھوٹ کا پہلا و بال: فرشتوں کی نفرت:

وَعَنِ الْبَنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا كَذَبَ الْعَبْدُ تَبَاعَدَ عَنْهُ الْمَلَكُ مِيلًا مِنْ نَّقْنَ مَاجَاهَ بِهِ۔ ۷

۷ اصلاحی خطبات: ۱۳۲/۸

۷ قریضی، ابواب البر والصلة، باب ماجاه فی الصدق والکذب، ۱۹۷۲، رقم ۱۸/۲، وقمر

بچوں کو بھی سچے ہی کی عادت ڈالیں ان کے بہلانے کے لئے بھی جو وعدہ کریں وہ وعدہ بھی سچا ہونا چاہئے۔ جیسا کہ آئندہ حدیث میں اس پر تنبیہ آرہی ہے، البتہ جن مواضع میں جھوٹ کی تجھیش حدیث میں اصلاح کرنے کے لئے جھوٹ بولنا (ایک فریق کی جانب سے دوسرے فریق کو اچھی بات پہنچانا اگرچہ اس نے کبھی ہی نہ ہوا)۔ اور جیسے صدی یہوی کو راضی کرنے کے لئے وعدہ کر لینا وغیرہ وغیرہ۔

## ۲ جھوٹ کا دوسرا اقبال: گناہ کبیرہ کا ارتکاب

”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِ أَخْشَأَكُمُ الْإِثْرَاكَ بِاللَّهِ وَعَقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَقَتْلُ النَّفْسِ وَالْيَمِينُ الْغَمُوسُ وَفِي رِوَايَةِ أَنَسٍ وَشَهَادَةُ الرُّؤُورِ بَذَلِ الْيَمِينِ الْغَمُوسِ۔“

تَرَجِيمَة: ”حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کے میں اس سے اعمال لکھنے والے فرشتوں کے علاوہ دوسرے

فرشتوں میں۔ ناگواری اور نفرت تو بھی فرشتوں کو ہوتی ہے لیکن جو فرشتے اعمال

لکھنے پر مامور ہیں وہ مجبوراً ناگواری کو برداشت کرتے ہیں۔ اللہ کی پیاری مخلوق کو

تکلیف پہنچانا کتنا برا مغلی ہے اس کو خود سمجھ لیں اور جو جھوٹ کا گناہ ہے وہ اس کے

علاوہ ہے۔

تَرَجِيمَة: ”حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ”جب بندہ جھوٹ بولتا ہے تو فرشتہ اس کی بات کی بدبوکی وجہ سے ایک میل دور چلا جاتا ہے۔“

اس حدیث سے جھوٹ کی سخت نہمت معلوم ہوئی اور پڑھتے چلا کہ فرشتوں کو جھوٹ سے بہت زیادہ نفرت ہے اور ان کو جھوٹ سے بھی گھن آتی ہے کہ جوں ہی کسی کے من سے جھوٹ لکھتا ہے فرشتہ وہاں سے چل دیتا ہے اور ایک میل تک دور چلا جاتا ہے، واضح رہے کہ اس سے اعمال لکھنے والے فرشتوں کے علاوہ دوسرے فرشتے مراد ہیں۔ ناگواری اور نفرت تو بھی فرشتوں کو ہوتی ہے لیکن جو فرشتے اعمال لکھنے پر مامور ہیں وہ مجبوراً ناگواری کو برداشت کرتے ہیں۔ اللہ کی پیاری مخلوق کو تکلیف پہنچانا کتنا برا مغلی ہے اس کو خود سمجھ لیں اور جو جھوٹ کا گناہ ہے وہ اس کے علاوہ ہے۔

حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: ”تم سچ کو لازم پکڑو، کیوں کہ سچ نیکی کی راہ دکھاتا ہے اور نیکی جنت کی راہ دکھاتی ہے۔ اور انسان سچ بولتا رہتا ہے اور سچ بولنے کا خوب دھیان رکھتا ہے یہاں تک کہ اللہ کے نزدیک صدق (یعنی بہت سچائی والا) لکھ دیا جاتا ہے۔ (پھر فرمایا کہ) جھوٹ سے بچو۔ کیوں کہ جھوٹ بخور (یعنی گناہوں میں کھس جانے کی) راہ دیتا ہے۔ اور بخور دوزخ کی راہ دکھاتا ہے۔ انسان برا بر جھوٹ بولتا رہتا ہے اور جھوٹ بولنے کا دھیان رکھتا ہے۔ (یعنی جھوٹ جان بوجھ کر بولتا ہے اور جھوٹ کے موقع سوچتا رہتا ہے) یہاں تک کہ اللہ کے نزدیک بہت بڑا جھوٹ لکھ دیا جاتا ہے۔

لہذا مؤمن بندوں پر لازم ہے کہ ہمیشہ سچ بولیں اور سچ ہی کو اختیار کریں،

لے زبان کی حفاظت: ۶۳

۷ مسلم، کتاب البر والصلة، باب فتح الكذب: ۲/ ۳۲۶، رقم: ۶۶۳۷

۱ زبان کی حفاظت: ۶۳

۲ بخاری، کتاب الأئمَّةِ والنَّذُور، باب اليمين الغموس: ۹۸۷/ ۲، رقم: ۶۶۷۵

گناہوں میں ہے اور اس حدیث میں اس کو شرک کے بعد ذکر فرمایا ہے جس سے اس کی قباحت خوب ظاہر ہو رہی ہے۔

جموئی قسم کا تعلق گزشہ زمانہ کے واقعات سے ہوتا ہے۔ جو کوئی واقعہ ہوانہ ہو اس کے بارے میں کہہ دیا کہ ایسا ہوا اور اس پر قسم کھالی اور کسی نے کوئی کام نہیں کیا اس کے بارے میں کہہ دیا کہ اس نے ایسا کیا ہے اور اس پر قسم کھالی، اسی طرح اپنے کسی فعل کے کرنے یا نہ کرنے پر جموئی قسم کھالی یہ بہت بڑا گناہ ہے، اوقل تو جھوٹ پھر اور پرے جموئی قسم یعنی اللہ کے نام کو جھوٹ کے لئے استعمال کرنا گناہ در گناہ ہو جاتا ہے۔

بہت سے مرد اور عورت جموئی قسم سے بالکل پر ہیز نہیں کرتے، بات بات میں قسم کھائے چلے جاتے ہیں اور اس کا گناہ اور بمال جو دنیا اور آخرت میں ہے اس کی طرف توجہ نہیں کرتے۔ بعض لوگوں میں تیری میری برائی کرنے کی عادت ہوتی ہے خواہ تواہ لڑائی جھگزوں میں اپنے آپ کو پختاتے ہیں پھر جب کوئی موقع آتا ہے تو مکر جاتے ہیں اور صاف انکار کر دیتے ہیں کہ میں نے نہیں کہا۔ بہت سے لوگ مال بیچتے وقت جموئی قسم کھاتے ہیں کہ یہ اتنے کالیا ہے اور اتنے کا پڑا ہے اور بعض مرتبہ ایسا ہوتا ہے کہ کسی چیز کے بارے میں جموئی قسم کھا جاتے ہیں کہ یہ میری ہے حالانکہ ان کی نہیں ہوتی، یہ سب باتیں اس لئے سرزد ہوتی ہیں کہ آخرت کی چیزیں کا خیال نہیں ہوتا۔

### ۳ جھوٹ کا تیسرا اقبال: مال سے برکت کا خاتمہ

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: "الحَلْفُ مَنْفَقَةٌ لِلِّسْلَعَةِ مَمْحَقَةٌ لِلْمُبَرَّكَيْهِ" "قسم مال کو بکوادیتی

ہے۔ (اور) برکت کو ختم کر دیتی ہے۔"

### ۲ جھوٹ کا چوتھا اقبال: اللہ تعالیٰ کی نارِ حسکی

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: "جو شخص کسی مسلمان کے مال پر قبضہ کرنے کے لئے جموئی قسم کھاتا ہے تو یہ شخص اللہ تعالیٰ کے دربار میں اس طرح حاضر ہوگا کہ اللہ تعالیٰ اس سے سخت نارِ حسکی نارض ہوں گے۔"

ایک اور حدیث میں حضور اکرم ﷺ کا ارشاد ہے: "جو شخص کسی مسلمان کا حق دبانے کے لئے جموئی قسم کھاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس پر جنت حرام فرماتے ہیں اور جہنم اس کے لئے واجب کر دیتے ہیں۔" کسی شخص نے پوچھا: اے اللہ کے رسول! اگرچہ وہ معمولی سی چیز ہو جس کی وجہ سے وہ قسم کھاتا ہے؟ پیارے رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا: "ہاں! اگرچہ وہ پیلو (لکڑی) کی سواک ہی کیوں نہ ہوتے۔"

### ۵ جھوٹ کا پانچواں اقبال: جموئی گواہی کا ارتکاب

تیسرا بڑا گناہ بودھیت بالا میں مذکور ہے وہ جموئی گواہی دینا ہے جس طرح اپنا مال بیچتے یا دوسروں کا حق مارنے کے لئے جموئی قسم کھانا حرام ہے اسی طرح کسی دوسروں کو کسی کا مال ناحق دلانے کے لئے یا مقدمہ جتنا کے لئے یا کسی بھی وجہ سے جموئی گواہی دینا حرام ہے۔

بہت سے لوگ کسی کی دوستی میں یا رشتہ داری کے تعلقات کی وجہ سے جموئی گواہی دے دیتے ہیں۔ جموئی گواہی خود بڑا گناہ ہے پھر اس کے ساتھ حاکم قسم بھی

۱ ابو داؤد، کتاب البيوع، باب كراهة اليمين في البيع: ۱۱۸/۲، رقم: ۳۲۳۵

۲ ابن ماجہ، ابواب الأحكام، باب من حلف على بعس فاجرة: ۱۶۸/۲

۳ حوالہ مذکورہ

کھلواتا ہے۔ اس لئے گناہ درگناہ ہوتا ہے۔ اور حرام پر حرام ہوتا چلا جاتا ہے۔ تعجب ہے لوگ دنیا کے تعلقات اور رشتہ داری کو دیکھتے ہیں اور آخرت کے عذاب کی طرف دھیان نہیں کرتے، بہت سے لوگوں نے تو جھوٹی گواہی کو پیشہ ہی بنارکھا ہے، پولیس اور وکیل الفاظ رٹا دیتے ہیں اور اسی وقت نقد گواہی دے کر نقد دام لے آتے ہیں، ان کا یہ پیشہ حرام ہے اور آمدی بھی حرام ہے حرام کے ذریعہ حرام کماتے ہیں۔ اس میں بعض بڑے بڑے آدمی بھتا ہیں۔

#### ۶ جھوٹ کا چھٹا وباں: وعدہ خلافی کا ارتکاب

بعض کام ایسے ہیں جن کو لوگ زبان کے ذریعہ تکلیف دینے کے اندر شمار نہیں کرتے، حالاں کہ وہ کام زبان سے تکلیف دینے کے حکم میں داخل ہیں، مثلاً وعدہ خلافی کرنا۔ آپ نے کسی سے یہ وعدہ کر لیا کہ فلاں وقت آپ کے پاس آؤں گا یا فلاں وقت میں آپ کا کام کر دوں گا لیکن وقت پر وعدہ پورا نہیں کیا۔ جس کے نتیجے میں اس کو تکلیف پہنچی، اس میں ایک طرف تو وعدہ خلافی کا گناہ ہوا۔ دوسری طرف دوسرے شخص کو تکلیف پہنچانے کا بھی گناہ ہوا یہ زبان سے تکلیف پہنچانے کے حکم میں داخل ہے۔

#### ۷ جھوٹ کا ساتواں وباں: منافقت کی علامت

”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا الْمُنَافِقُ ثَلَاثٌ إِذَا حَدَثَ كَذَبَ وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَإِذَا أُفْتَمِنَ خَانَ“۔

**ترجمہ:** ”حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسالم نے ارشاد فرمایا: ”منافق کی تین نشانیاں ہیں ① جب بات

۸ بخاری، کتاب الایمان، باب علامات المنافق: ۱/۱۰، رقم: ۳۳

کرے تو جھوٹ بولے۔ ② جب وعدہ کرے تو اس کے خلاف کرے۔ ③ جب اس کے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت کرے۔“

حضرت انس رض نے بیان فرمایا: بہت کم ایسا ہوا کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسالم نے ہم کو خطبہ دیا ہو اور یہ نہ فرمایا ہو ”لَا إِيمَانَ لِمَنْ لَا يَأْمَنَ لَهُ وَلَا دِينَ لِمَنْ لَا يَعْهَدُ لَهُ“ (یعنی اس کا کوئی ایمان نہیں جو امانت دار نہیں اور اس کا کوئی دین نہیں جو عہد کا پورا کرنے والا نہیں۔)

اور حضرت عبداللہ بن عمر رض سے روایت ہے کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسالم نے ارشاد فرمایا: ”جس میں چار خصلتیں ہوں گی خالص منافق ہوگا۔ اور جس میں ان میں سے ایک خصلت ہو اس میں نفاق کی ایک خصلت ہوگی جب تک کہ اس کو چھوڑ نہ دے۔ (وہ چار خصلتیں ہیں)۔ ① جب اس کے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت کرے۔ ② جب بات کرے تو جھوٹ بولے۔ ③ وعدہ کرے تو دھوکہ دے۔ ④ بھگڑا کرے تو گالی بکے۔“

#### قرض خواہ کو تکلیف پہنچانا

بہت سے لوگ وقق ضرورت کے لئے دو کانڈارے ادھار لے لیتے ہیں، یا کسی سے نقدر قرض لے لیتے ہیں۔ بعد میں قرض دینے والے کوستاتے ہیں، وعدہ پر وعدہ کئے جاتے ہیں لیکن قرض کی ادائیگی نہیں کرتے۔ دوسرے کامال بھی لیا اور اس کو وعدہ خلافی کے ذریعہ ایذا بھی دے رہے ہیں، ہر شخص کو یہ سوچنا چاہئے کہ میں اس کی جگہ ہوتا تو اپنے لئے کیا پسند کرتا، جو اپنے لئے پسند کرے وہی دوسرے کے لئے پسند کرنا لازم ہے۔

جس شخص کے پاس قرض کی ادائیگی کے لئے مال موجود نہ ہو وہ قرض خواہ سے

حضرت کرے اور مہلت مانگے اور اس تاریخ پر ادا نگی کا وعدہ کرے جس وقت کہ اس کے پاس ہونے کا غالب گمان ہو اور جس کے پاس مال موجود ہو فوراً قرض خواہ کا حق ادا کرے نال مثول بالکل نہ کرے۔ حضور اقدس ﷺ کا ارشاد ہے "مظلوم الغنیٰ ظلم" یعنی جس کے پاس مال موجود ہو اس کا نال مثول کرنا ظلم ہے۔

اس حدیث میں ان لوگوں کو تجنب فرمائی ہے جو ادائیگی کا انتظام ہوتے ہوئے صاحب حق کو آج کل پر نالئے رہتے ہیں، پس کھوتے ہوئے جھوٹے وعدہ کرنے والے کو حضور ﷺ نے ظالم قرار دیا ہے۔

عوام پیشہ ور لوگ وعدے کرنے میں بہت ماہر ہوتے ہیں۔ وہ یہ جانتے ہوئے کام لے لیجتے ہیں کہ جس وقت پر دینے کا وعدہ کر رہا ہوں اس وقت نہیں دے سکوں گا۔ کام لے کر رکھتے ہیں اور جھوٹے وعدے کرتے رہتے ہیں۔ جن کا کام لیا ہے جب وہ آتے ہیں اور تقاضا کرتے ہیں، تو صبح شام اور آج کل کے جھوٹے وعدوں کی کثرت سے بے چارے کی جان آفت میں کر دیتے ہیں، اس جھوٹ اور وعدہ خلافی کو کارگیر اور پیشہ ور لوگ گویا کہ گناہ کھجتھی ہی نہیں۔ حالاں کہ حضور اقدس ﷺ نے اس کو منافقت کی نشانی بتایا ہے، بعض پیشہ ور لوگوں کے جھوٹ کا تذکرہ احادیث شریف میں بھی آیا ہے۔ حضور اقدس ﷺ کا ارشاد ہے:

"اَكْذَبُ النَّاسِ الْصَّيَاغُونَ وَالصَّوَاغُونَ" ۚ

یعنی لوگوں میں سب سے جھوٹے رنگ کا کام کرنے والے اور سنار کا کام کرنے والے ہیں (کیوں کہ وعدے اور نال مثول بہت کرتے ہیں)۔

رنگ ریز اور سنار کے علاوہ درزی، لوہار، بڑھی جتی کہ ثابت کرنے والے اور پریس چلانے والے بھی آج کل وعدہ خلافیوں کی انتہاء کر دیتے ہیں۔

۱۔ بخاری، کتاب الاستغراض والدیون، باب مظلوم الغنیٰ ظلم: ۳۲۲/۱، رقم: ۳۴۰۰

۲۔ ابن ماجہ، ایواب التجارات، باب التوفی فی التجارة: ص: ۱۵۶

اس جھوٹ کے اختیار کرنے کا باعث بہت بڑی ناگنجی ہے کہ اگر کام نہ لیا تو پھر کام کہاں سے آئے گا۔ حالاں کہ کارگیر کبھی فارغ نہیں رہتے کام آتا ہی رہتا ہے۔ اور اللہ روزی رسال ہے، حق بولنے سے بھی اتنا ہی رزق ملے گا جتنا مقدر میں ہے اور اس میں برکت بھی ہوگی۔ چوں کہ پیشہ ور لوگ جھوٹ میں جتار ہتے ہیں اس لئے ان کے ہاں برکت نہیں دیکھی جاتی۔ خوب کماتے رہتے ہیں لیکن پھر صحیح نہیں ہوتا۔

جس طرح جھوٹ قسم سے تجارت کی برکت جاتی رہتی ہے۔ اسی طرح جھوٹ وعدوں کی وجہ سے کارگروں اور پیشہ ور لوگوں کی کمائی میں برکت نہیں ہوتی، تمام پیشہ در اگر حدیث پر عمل کریں اور حق اختیار کریں تو دنیا اور آخرت میں آرام سے رہیں۔

## تکلیف سے بچاؤ کا ساتھی راستہ

### لعن طعن سے پرہیز:

**قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَا تُلَأِعْنُوا بِلَعْنَةِ اللَّهِ وَلَا بِغَضَبِ اللَّهِ وَلَا بِالنَّارِ ۖ**

ترجمہ: "حضرت سرہ بن جندب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: حضور اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا: ایک دوسرے پر اللہ کی لعنت نہ ڈالو، اور آپس میں یوں نہ کہو کہ تجھ پر اللہ کا غضب نازل ہو۔ ن آپس میں ایک دوسرے کے لئے یوں کہو کہ جہنم میں جائے اور آپس میں ایک دوسرے کے لئے یوں نہ کہو کہ آگ میں جلے۔"

اس حدیث مبارک میں یہ نصیحت فرمائی ہے کہ آپس میں ایک دوسرے پر

ابوداؤد، کتاب الأدب، باب فی اللعن: ۳۱۶/۲، رقم: ۴۹۶

لغت نہ کرو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے دور ہونے کی بددعا کو لغت کہا جاتا ہے۔ کسی کو یہ کہنا کہ ملعون ہے یا ہمین ہے یا مردود ہے یا اس پر اللہ کی مار ہے یا اللہ کی پچھکار ہے، یہ سب الفاظ لغت کے مفہوم میں داخل ہیں اور کسی پر لغت کرنا بہت سخت بات ہے۔ لغت اللہ کی رحمت سے دوری کا نام ہے اس لئے صرف اس شخص پر لغت کرنا جائز ہے جو اللہ کی رحمت سے دور کرنے والے کاموں میں ملوث ہو، اور وہ کام کفر، ظلم اور جھوٹ ہیں۔

عام طور سے یوں تو کہہ سکتے ہیں کہ کافروں پر اللہ کی لغت ہو اور جھوٹوں پر اور ظالموں پر اللہ کی لغت ہو۔ لیکن کسی کا نام لے کر لغت کرنا جائز نہیں ہے جب تک یہ یقین نہ ہو کہ وہ کفر پر مر گیا۔ آدمی تو آدمی، ہوا کو، جانور کو بھی لغت کرنا جائز نہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس نے ہوا پر لغت کی، آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہوا پر لغت نہ کرو کیوں کہ وہ اللہ کی طرف سے ہی حکم دی ہوئی ہے۔ اور جو شخص کسی ایسی چیز پر لغت کرے جو لغت کے مستحق نہیں ہے تو لغت اسی پر لوث آتی ہے جس نے لغت کی۔

ایک مرتبہ حضور القدس صلی اللہ علیہ وسلم عید الاضحی یا عید الفطر کی نماز کے لئے تشریف لے جا رہے تھے عورتوں پر آپ کا گزر ہوا۔ آپ نے فرمایا: اے عورتو! صدقہ کرو کیوں کہ مجھے دوزخ میں تم سے زیادہ دکھائی گئی ہو، عورتوں نے عرض کیا کیوں یا رسول اللہ؟ آپ نے فرمایا: "نُكْثِرُ اللَّعْنَ وَتَكْفُرُنَ الْعَشِيرَ" یعنی تم لغت بہت کرتی ہو اور شوہر کی ناشکری کرتی ہو۔

۱۷۸ تحسیس العلماء: ص

۱۷۹ ابو داؤد، کتاب الأدب، باب فی اللعن: ۴۹۰، رقم: ۳۱۶/۲

۱۸۰ مخارق، کتاب الحیض، باب ترك الحائض الصوم: ۱/۴۴، رقم: ۳۰۴

عورتوں لغت بہت کرتی ہیں یعنی کوتنا، پیٹنا، بر ایحلا کہنا، اور الٹی سیدھی با تین زبان سے نکالنا یہ عورتوں کا ایک خاص مشغل ہے، شوہر اولاد اور بھائی، بہن، گھر، جانور چوپا یہ، آگ پانی، ہر چیز کو کوئی رہتی ہیں۔ اسے آگ لگے، یہ تاس پہنچی ہے، اسے ڈھانی گھری کی آئے، وہ موت کا لیا ہے، اس کا تاس ہو، وہ اللہ مارا ہے، اس پر پچکار ہو۔ اسی طرح کی ان گھنٹے کا لیا ہے، وہ موت کا لیا ہے، اس کا تاس ہو، وہ اللہ مارا ہے، اس میں بدعا کے کلمات بھی ہوتے ہیں گالیاں بھی ہوتی ہیں۔ یہ بات اللہ کو ناپسند ہے، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو دوزخ میں داخل ہونے کا سبب بتایا۔

## تکلیف سے بچاؤ کا آٹھواں راستہ

### تہمت وال زام تراشی سے پرہیز:

"وَعَنِ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُؤْبِقَاتِ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ فَالْأَسْرِكُ بِاللَّهِ وَالسِّخْرُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَكْلُ الرِّبَوْنَى وَأَكْلُ مَالِ الْبَيْتِمِ وَالْتَّوْلَى يَوْمَ الرَّزْخِ وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ الْغَافِلَاتِ." ۱

ترجمہ: "حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: " بلاک کرنے والی سات چیزوں سے (خصوصیت اور اہتمام کے ساتھ) بچو! حضرات صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے عرض کیا: یا رسول اللہ! وہ سات بلاک کرنے والی چیزیں کیا ہیں؟

۱ بخاری، کتاب الوصایا، باب قول اللہ تعالیٰ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَمَّى، رقم: ۲۷۶۶

فرشتہ یا تو اسے دوزخ میں داخل نہ ہونے دے گا اور اگر وہ داخل ہو گیا تو اس کو عذاب نہ ہونے دے گا) اور جس کسی نے مسلمان پر کوئی تہمت لگا دی اللہ تعالیٰ اس کو دوزخ کے پل پر بھرائے گا۔ یہاں تک کہ وہ اپنی کہی ہوئی بات سے صاف سترہ ہو کر نکل جائے۔

## خواتین اور تہمتیں

جبکہ ساس بہو میں لڑائی ہوئی جھٹ سے کہہ دیا کہ رندی ہے۔ سوتیں لڑنے لگیں تو ایک نے دوسروی کو زایدی کہہ دیا۔ تند بھادوں میں لڑائی ہوئی تو کہہ دیا کہ یار گھیرے پھرتی ہے۔ کسی کو چور بتا دیا کسی کے بارے میں کہہ دیا کہ شرابی زانی ہے، اور تہمت لگانے میں ان لوگوں تک کوئی نہیں بخشا جاتا جن سے کبھی ملاقات نہیں ہوئی بل کہ جو لوگ مر گئے دنیا سے جا چکے ان پر بھی تہمتیں ہوتے ہیں، یہ بہت خطرناک بات ہے جس کی سزا بہت سخت ہے۔

حالاں کہ حدیث میں مسلمانوں کی آبرہ ریزی کو سب سے بڑا سود قرار دیا ہے نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

إِنَّ مِنْ أَرْبَعِ الرِّبُوٰءِ الْإِسْتَطَالَةَ فِيْ عِرْضِ الْمُسْلِمِ لِغَيْرِ حَقِّيْ“<sup>۱</sup>

ترجمہ: ”حضرت سعید بن زید رضوی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: حضور اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”بلاشبہ سب سے بڑے سود میں سے یہ بھی ہے کہ ناقہ کسی مسلمان کی آبرہ (ریزی) کے بارے میں زبان دراز کی جائے۔“

سود کتنا بڑا گناہ ہے اسے سب ہی جانتے ہیں۔

۱۔ ابو داؤد، کتاب الأدب، باب الرجل يدب عن عرض أخيه، رقم: ۴۸۸۳

۲۔ ابو داؤد، کتاب الأدب، باب في الغيبة، رقم: ۴۸۷۶

آپ ﷺ نے فرمایا: ① اللہ کے ساتھ شرک کرنا۔ ② جادو کرنا۔  
 ③ اس جان کو قتل کرنا جس کا قتل اللہ نے حرام فرمایا ہاں حق کے ساتھ ہو۔ (جس کو علماء اور شرعی قاضی جانتے سمجھتے ہیں) ④ سود کھانا۔ ⑤ تہتمم کا مال کھانا۔ ⑥ میدان جہاد سے پشت پھیر کر بھاگ جانا۔ ⑦ پاک بازمؤمن عورتوں کو تہمت لگانا۔ جو (براہمیوں سے) غافل ہیں۔“

اس حدیث پاک میں سات گناہ ذکر فرمائے ہیں جن کو موبقات، یعنی بلاک کرنے والی چیزیں بتایا ہے۔ ساتوں نمبر پر پاک بازمؤمن عورتوں کو تہمت لگانے کا ذکر ہے جن کو (براہمی کا) بوش ہی نہیں، مطلب یہ ہے کہ جو عورتیں مؤمن ہیں اور عفت و عسمت والی ہیں، براہمی سے بالکل غافل ہیں۔ ان کو تہمت لگانا ان بڑے بڑے گناہوں میں شامل ہے جو بلاک کر دینے والے ہیں یعنی دوزخ میں پہنچانے والے ہیں۔ ان کو تہمت لگانا اس لئے بہت بڑا گناہ ہے کہ انہیں براہمی کا وصیان تک نہیں ہے اور جنہیں زبان پر قابو نہیں مرد ہو یا عورت وہ ان بے چاریوں پر تہتوں کے گولے پہنچنے رہتے ہیں۔ کسی ایسی عورت کو بھی تہمت لگانا کبھی کاغہ ہے جس کا چال چلن مشکوک ہو لہذا پاک باز عفت شعار عورتوں کو تہمت لگانا تو بہت بہت سخت گناہ ہے۔

## تہمت لگانے والے کی سزا

حضرت معاذ بن انس رضوی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ حضور اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا:

جس نے کسی مؤمن کو منافق سے بچایا۔ (یعنی فیبیت کرنے والے کی تردید کی اور جس کی فیبیت ہو رہی ہو اس کی حمایت کی) تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن ایک فرشتہ بیجیں گے جو حمایت کرنے والے کے گوشت کو دوزخ سے بچائے گا۔ (یعنی یہ

تمہاری بیوی بن گئی ہے۔ یا یہ بچہ تمہاری اولاد بن گئے ہیں تو انہوں نے کیا خطا کر لی ہے کہ اب ان کو تم تکلیف پہنچا رہے ہو؟ حالانکہ حضور اقدس ﷺ کا تو یہ حال تھا کہ تجھ کے وقت صرف اس خیال سے ہر کام بہت آہستہ کرتے کہ کہیں حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی آنکھ دکھل جائے۔ لہذا جس طرح غیروں کو تکلیف پہنچانا حرام ہے۔ اسی طرح اپنے گھروالوں کو اپنے بیوی بچوں کو بھی تکلیف پہنچانا حرام ہے۔<sup>۱</sup>

## تکلیف سے بچاؤ کا نواں راستہ

### بغیر دباؤ کے جائز سفارش:

آج ناجائز سفارش معاشرے میں ایک لعنت بن گئی ہے۔ آج کوئی کام ناجائز سفارش کے بغیر پورا نہیں ہوتا۔ اس لئے کہ لوگوں نے سفارش کے احکام بھلا دیئے ہیں، شریعت کے تقاضوں کو فرماؤش کر دیا ہے لہذا جب ان احکام کی رعایتوں کے ساتھ سفارش کی جائے گی تو جائز ہوگی ورنہ نہیں۔

### حاجت مند کی سفارش کردو:

حضرت ابو عیوب اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: نبی کریم ﷺ کی خدمت میں جب کوئی حاجت مند اپنی ضرورت لے کر آتا، اور اپنی ضرورت پوری کرنے کے لئے کوئی درخواست کرتا تو اس وقت آس حضرت ﷺ کی مجلس میں جو لوگ بیٹھے ہوتے تھے، آپ ﷺ ان کی طرف متوجہ ہو کر فرماتے کہ تم اس حاجت مند کی مجھ سے سفارش کر دو کہ "آپ اس کی حاجت پوری کر دیں" تاکہ تمہیں بھی سفارش کا اجر و ثواب مل جائے۔ البتہ فیصلہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی کی زبان پر وہی

<sup>۱</sup> اصلاحی خطبات: ۱۰۸/۸

قرآن مجید میں ارشاد ہے:

(فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَإِذَا نُوَحِّدْنَا بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ) <sup>۱</sup>  
تَزَجَّجِدُكُمْ: "پھر اگر تم (اس پر عمل) نہ کرو (یعنی سودہنے چھوڑو) تو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے لڑنے کے لئے تیار ہو جاؤ۔"

اس مضمون کو سامنے رکھ کر اب حدیث بالا کے مضمون پر غور کریں حضور اقدس ﷺ ارشاد فرمایا: سب سے بڑا سود یہ ہے کہ ناجائز مسلمان کی بے آبروئی کرنے کے لئے زبان دراز کی جائے۔ اللہ تعالیٰ کے نزدیک مومن کی آبرو بہت زیادہ ہے اور اس کی بڑی حرمت ہے، بہت سے لوگ دوسرا کام ناجائز یعنی سے تو پرہیز کرتے ہیں اور اس کو حرام سمجھتے ہیں لیکن مسلمان کی آبرویزی کرنے کو ذرا بھی گناہ نہیں سمجھتے حالانکہ آبرو کا مرتبہ مال سے زیادہ ہے۔ مال ہاتھ کا میل ہے آئندی چیز ہے اس کا چلا جانا اتنی بڑی مصیبت نہیں ہے جتنی بڑی مصیبت ہے آبرو ہو جانا ہے۔

### اپنے عزیز اور بیوی بچوں کو تکلیف سے بچائیے

مشترک رہائش میں یہ ضروری ہے کہ جن لوگوں کے ساتھ رہائش پذیر ہیں ان کو آپ سے تکلیف نہ ہو اور قریبی رشتہ دار، بیوی، بچے، بہن بھائی سب اس میں خصوصی طور پر داخل ہیں۔ آج ہم لوگ اپنے ان قریبی رشتہ داروں کو تکلیف سمجھنے کا احساس نہیں کرتے۔ مل کہ یہ سوچتے ہیں کہ اگر ہمارے عمل سے بیوی کو تکلیف پہنچ رہی ہے تو پہنچا کرے۔ یہ ہماری بیوی ہی تو ہے، یا اولاد کو یا بہن بھائی کو تکلیف پہنچ رہی ہے تو پہنچا کرے۔ ہماری اولاد ہی تو ہے، ہمارے بہن بھائی تو ہیں۔ ارے اگر وہ تمہاری بہن یا تمہارا بھائی ہے تو اس نے آخر کیا خطا کر لی ہے؟ یا کوئی خاتون

## ۲ سفارش، شہادت اور گواہی ہے:

سفارش جس طرح اس شخص کی ضرورت پوری کرنے کا ایک ذریعہ ہے، وہاں ساتھ میں ایک شہادت اور گواہی بھی ہے۔ جب آپ کسی شخص کے حق میں سفارش کرتے ہیں تو آپ اس بات کی گواہی دپتے ہیں کہ یہ مری نظر میں یہ شخص اس کام کے کرنے کا اہل ہے، لہذا میں آپ سے یہ سفارش کرتا ہوں کہ اس کو یہ کام دے دیا جائے۔ تو یہ ایک گواہی ہے، اور گواہی کے اندر اس بات کا لحاظ رکھنا ضروری ہے کہ وہ واقعہ کے خلاف نہ ہو، اگر آپ نے اس شخص کے بارے میں لکھ دیا اور حقیقت میں وہ نااہل ہے تو گواہی حرام ہوئی۔ اور باعثِ ثواب ہونے کے بجائے الناباعث گناہ ہن چئی، اور یہ ایسا گناہ ہے کہ اگر اس کی نااہلی کے باوجود آپ کی سفارش کی بنیاد پر اس کو اس عبدے پر رکھ لیا گیا، اور اپنی نااہلی کی وجہ سے اس نے لوگوں کو نقصان پہنچایا، یا کوئی غلط کام کیا۔ تو سارے نقصان اور غلط کاموں کے وہاں کا ایک حصہ سفارش کرنے والے پر بھی آئے گا۔ کیوں کہ اس نااہل کے اس عبدے تک پہنچنے میں یہ سب بنا ہے۔ لہذا یہ سفارش بھی ہے اور گواہی بھی ہے۔ اور ناجائز کام کے لئے سفارش کرنا اور گواہی دینا کسی طرح بھی جائز نہیں۔

## ۳ بری سفارش گناہ ہے:

دوسری بات یہ ہے کہ سفارش ایسے کام کے لئے ہونی چاہئے جو کام شرعاً جائز ہو، لہذا ناجائز کام کرنے کے لئے سفارش کرنا کسی حال میں جائز نہیں۔ مثلاً آپ کا ووست کہیں افسر لگا ہوا ہے۔ اور اس کے ہاتھ میں اختیارات ہیں۔ اور آپ نے اس سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے کسی نااہل کو بھرتی کر دیا تو یہ جائز نہیں، مل کر حرام ہے۔ اسی لئے قرآن کریم میں جہاں اچھی سفارش کو باعثِ اجر قرار دیا گیا ہے وہاں بری سفارش کو باعث گناہ قرار دیا گیا ہے۔

کرانے کا جس کو اللہ تعالیٰ پسند فرمائیں گے۔ یعنی تمہاری سفارش کی وجہ سے کوئی خالط فیصلہ تو میں نہیں کروں گا۔ فیصلہ تو ہی کروں گا جو اللہ کی مرضی کے مطابق ہوگا۔ لیکن تم جب سفارش کرو گے تو سفارش کرنے کا ثواب تم کو بھی مل جائے گا۔ اس لئے تم سفارش کرو۔

## سفارش کے احکام

سفارش کرنے کے کچھ احکام ہیں، کس موقع پر سفارش کرنا جائز ہے اور کس موقع پر جائز نہیں؟ سفارش کا مطلب کیا ہے؟ سفارش کا نتیجہ کیا ہوتا چاہئے؟ کس طرح سفارش کرنی چاہئے؟ یہ ساری باتیں سمجھنے کی ہیں، اور ان کے نہ سمجھنے کی وجہ سے سفارش، جو بہت اچھی چیز بھی تھی۔ فائدہ مند اور باعثِ اجر و ثواب چیز تھی۔ ایسی باعث گناہ بن رہی ہے۔ اور اس سے معاشرے میں فساد پھیل رہا ہے۔ اس لئے ان احکام کو سمجھنا ضروری ہے۔

## ۱ نااہل کے لئے منصب کی سفارش:

پہلی بات یہ ہے کہ سفارش ہمیشہ ایسے کام کی ہوئی چاہئے جو جائز اور بحق ہو۔ کسی ناجائز کام کے لئے یا ناجائز کام کے لئے سفارش کسی حالت میں بھی جائز نہیں۔ ایک شخص کے بارے میں آپ جانتے ہیں کہ وہ فلاں منصب اور فلاں عبدے کا اہل نہیں ہے۔ اور اس نے اس عبدے کے حصول کے لئے درخواست دے رکھی ہے۔ اور آپ کے پاس سفارش کے لئے آتا ہے، لیکن آپ نے صرف یہ دیکھ کر کہ یہ ضرورت مند ہے، سفارش لکھ دی کہ اس کو فلاں منصب پر فائز کر دیا جائے، یا فلاں ملازمت اس کو دے دی جائے، تو یہ سفارش ناجائز ہے۔

الله تعالى کا ارشاد ہے:

(وَمَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُن لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا) ﴿١﴾  
تَرْجِمَة: "اور جو شخص بری سفارش کرے گا تو اس سفارش کرنے والے  
کو بھی اس گناہ میں سے حصہ ملے گا۔"

## ۵ سفارش ایک مشورہ ہے:

تیری بات یہ ہے کہ سفارش ایک مشورہ بھی ہے، دباؤ ڈالنا نہیں ہے۔ آج  
کل لوگ مشورہ کو نہیں سمجھتے کہ مشورہ کیا چیز ہے؟ اس کی حقیقت کیا ہے؟ حضور اقدس  
صلی اللہ علیہ وسلم نے مشورہ کے بارے میں فرمایا:

"الْمُسْتَشَارُ مُوقَّمٌ"۔

تَرْجِمَة: "جس شخص سے مشورہ لیا جائے وہ امانت دار ہے۔"

یعنی اس کا فرض ہے کہ اپنی دیانت اور امانت کے لحاظ سے جس بات کو بہتر  
سے بہتر سمجھتا ہو، وہ مشورہ لینے والے کو تابع ہے، یہ ہے مشورہ کا حق، اور پھر جس کو  
مشورہ دیا گیا ہے، وہ اس بات کا پابند نہیں ہے کہ آپ کے مشورے کو ضرور قبول  
کرے، اگر وہ رد بھی کر دے تو اس کو اختیار ہے، کیوں کہ مشورہ کے معنی بھی یہی ہیں  
کہ دوسرے کو توجہ دلا دینا، گذشتہ حدیث میں آپ نے دیکھا کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا کہ تم مجھ سے سفارش کرو، اور یہ ضروری نہیں کہ میں تمہاری سفارش قبول بھی  
کر لوں، بل کہ فیصلہ میں وہی کروں گا جو اللہ تعالیٰ کی مشاکے مطابق ہوگا۔

اس سے معلوم ہوا کہ اگر سفارش کے خلاف بھی عمل کر لیا جائے تو اس سے  
سفارش کی ناقدرتی نہیں ہوتی، آج لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ صاحب اہم نے سفارش بھی  
کی، اور باقاعدہ بات بھی کی لیکن فائدہ کچھ حاصل نہ ہوا۔ حقیقت میں یہ بات نہیں  
اس لئے کہ سفارش کا مقصد تو صرف یہ تھا کہ ایک بھائی کی مدد میں میرا حصہ لگ  
جائے، اور اللہ تبارک و تعالیٰ اس سے راضی ہو جائے۔ اب وہ مقصد حاصل ہو گیا یا  
نہیں؟ کام ہوا یا نہیں؟ یہ سفارش کا لازمی حصہ نہیں، اگر کام نہیں ہوا، اور اس نے آپ  
کی سفارش نہیں مانی، تو اس کی وجہ سے کوئی جھگڑا اور ناراضگی نہیں ہوئی چاہئے۔ اور  
اس کو برا مانا بھی درست نہیں۔ اس لئے کہ یہ مشورہ تھا اور مشورہ کے اندر دونوں

ابوداؤد، کتاب الادب، باب فی المشورۃ، رقم: ۵۱۲۸

۶ سفارش کا مقصد صرف توجہ دلانا:

یہ بات تو اس ہے ہی، اور لوگ اعتقادی طور پر اس کو جانتے بھی ہیں کہ ناجائز  
سفارش نہیں کرنی چاہئے..... لیکن اس سے بھی آگے ایک اور مسئلہ ہے۔ جس کی  
طرف عموماً دھیان نہیں جاتا۔ اور آج کل لوگ اس کا بالکل خیال نہیں کرتے۔ وہ یہ  
ہے کہ لوگ آج کل سفارش کی حقیقت نہیں سمجھتے، سفارش کی حقیقت یہ ہے کہ جس  
کے پاس سفارش کی جاری ہے اس کو صرف توجہ دلانا ہے۔ یعنی اس کے علم اور ذہن  
میں ایک بات نہیں ہے، آپ نے اپنی سفارش کے ذریعے یہ توجہ دلانا کہ یہ بھی  
ایک موقع ہے۔ اگر تم کرنا چاہو تو کرو، سفارش کا مقصد یہ نہیں ہے کہ اس پر دباؤ اور  
پریشرڈا لاجائے کہ وہ یہ کام ضرور کر لے، اس لئے کہ ہر انسان کے اپنے کچھ حالات  
ہوتے ہیں، اور اس کے کچھ قواعد اور ضوابط اور اصول ہوتے ہیں، اور وہ آدمی ان  
اصولوں کے تحت رہ کر کام کرنا چاہتا ہے۔ اب آپ نے سفارش کر کے اس پر دباؤ  
ڈالنا شروع کر دیا، اور دباؤ ڈال کر اس سے کام کرنا چاہا، تو یہ سفارش نہیں، زبردستی  
ہے، اور کسی بھی مسلمان کے اوپر زبردستی کرنا جائز نہیں، اس کا عام طور پر لوگ خیال  
نہیں کرتے۔

ایسے آدمی کی سفارش لے کر جائیں گے جس کے بارے میں یہ خیال ہو کہ  
جب اس کی سفارش جائے گی تو وہ انکار نہ کر سکے گا، یہ تو دباؤ ڈالا جا رہا ہے، اور  
شخیخت کا وزن ڈالا جا رہا ہے۔ یہ سفارش نہیں ہے۔

۷ النساء: ۸۵

باتیں ہوتی ہیں۔

طبہارت سے لے کر میراث تک شریعت کے جتنے احکام ہیں وہ سب اس کتاب میں جمع ہیں۔ اس کتاب کی چار جلدیں ہیں، پہلی جلد عبادات سے متعلق ہے جس میں طہارت کے احکام، نماز کے احکام، زکوٰۃ، روزے اور حج کے احکام بیان کئے گئے ہیں۔ اور باقی تین جلدیں معاملات یا معاشرت کے احکام سے متعلق ہیں۔ اس سے اندازہ لگائیں کہ دین کے احکام کا ایک چوتھائی حصہ عبادات سے متعلق ہے اور تین چوتھائی حصہ معاملات سے متعلق ہے۔

### معاملات کی خرابی کا عبادت پر اثر:

پھر اللہ تعالیٰ نے ان معاملات کا یہ مقام رکھا ہے کہ اگر انسان روپے پیسے کے معاملات میں حلال و حرام کا، اور چائز و ناجائز کا امتیاز نہ رکھے تو عبادات پر بھی اس کا اثر یہ واقع ہوتا ہے کہ چاہے وہ عبادات ادا ہو جائیں لیکن ان کا اجر و ثواب اور ان کی قبولیت موقوف ہو جاتی ہے، دعائیں قبول نہیں ہوتیں۔ ایک حدیث میں حضور اللہ عزوجلی نے ارشاد فرمایا: بہت سے لوگ ایسے ہوتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے سامنے بڑی عاجزی کا مظاہرہ کر رہے ہوتے ہیں اس حال میں کہ ان کے بال بکھرے ہوئے ہیں، گردگز اکر اور رور کر پکارتے ہیں کہ یا اللہ! میرا یہ مقصد پورا کر دیجئے، فلاں مقصد پورا کر دیجئے، بڑی عاجزی سے، الحاج و زاری کے ساتھ یہ دعائیں کر رہے ہوتے ہیں، لیکن کھانا ان کا حرام، پینا ان کا حرام، لباس ان کا حرام، اور ان کا جسم حرام آمدی سے پروردش پایا ہوا، فاتحی یُستَجَابْ لِهِ الدُّعَاءُ ایسے آدمی کی دعا کیسے قبول ہو؟ ایسے آدمی کی دعا قبول نہیں ہوتی۔

### معاملات کی تلافی بہت مشکل ہے:

دوسری بخشی عبادات ہیں، اگر ان میں کوئی ہو جائے تو ان کی تلافی آسان

### تکلیف سے بچاؤ کا سوال راستہ

#### معاملات کی صفائی

(بَأَيْمَانِ الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَ الْكُفَّارِ يَنْهَاكُمْ بِالْبُطَاطِلِ إِلَّا  
أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ)

#### معاملات کی صفائی — دین کا اہم رکن:

یہ آیت دین کے ایک بہت اہم رکن سے متعلق ہے، وہ دین کا اہم رکن "معاملات کی درستی اور اس کی صفائی" ہے۔ یعنی انسان کا معاملات میں اچھا ہونا اور خوش معاملہ ہونا، یہ دین کا بہت اہم باب ہے۔ لیکن افسوس یہ ہے کہ یہ دین کا جتنا اہم باب ہے، ہم لوگوں نے اتنا ہی اس کو اپنی زندگی سے خارج کر رکھا ہے۔ ہم نے دین کو صرف چند عبادات مثلاً نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، عمرہ، وظائف اور اوراد میں منحصر کر لیا ہے، لیکن روپے پیسے کے لیے دین کا بوجو باب ہے اس کو ہم نے بالکل آزاد چھوڑا ہوا ہے، گویا کہ دین سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ حالانکہ اسلامی شریعت کے احکام کا جائزہ لیا جائے تو نظر آئے گا کہ عبادات سے متعلق جو احکام ہیں وہ ایک چوتھائی ہیں، اور تین چوتھائی احکام معاملات اور معاشرت سے متعلق ہیں۔

#### تین چوتھائی دین معاملات میں ہے:

فتویٰ کی ایک مشہور کتاب ہے جو ہمارے تمام مدارس میں پڑھائی جاتی ہے، اور اس کتاب کو پڑھ کر لوگ عالم بنتے ہیں۔ اس کا نام ہے "ہدایہ" اس کتاب میں

پھر ویسے ہی پوچھ لیا کہ اس بچے کی عمر کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ حضرت اس کی عمر ۱۳ سال ہے، حضرت نے پوچھا کہ آپ نے ریل گاڑی کا سفر کیا ہے تو اس بچے کا آدھا نکٹ لیا تھا یا پورا نکٹ لیا تھا؟ انہوں نے جواب دیا کہ حضرت آدھا نکٹ لیا تھا۔ حضرت نے فرمایا کہ آپ نے آدھا نکٹ کیسے لیا جب کہ بارہ سال سے زائد عمر کے بچے کا تو پورا نکٹ لگتا ہے۔ انہوں نے عرض کیا کہ قانون تو یہی ہے کہ بارہ سال کے بعد نکٹ پورا لیتا چاہئے، اور یہ بچہ اگرچہ ۱۳ سال کا ہے لیکن دیکھنے میں ۱۲ سال کا لگتا ہے، اس وجہ سے میں نے آدھا نکٹ لے لیا۔ حضرت نے فرمایا: إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، معلوم ہوتا ہے کہ آپ کو تصوف اور طریقت کی ہوا بھی نہیں گئی، آپ کو ابھی تک اس بات کا احساس اور اور اک نہیں کہ بچے کو جو سفر آپ نے کر لیا، یہ حرام کر لیا۔ جب قانون یہ ہے کہ ۱۳ سال سے زائد عمر کے بچے کا نکٹ پورا لگتا ہے اور آپ نے آدھا نکٹ لیا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ نے ریلوے کے آدمی نکٹ کے میں غصب کر لئے اور آپ نے چوری کر لی۔ اور جو شخص چوری اور غصب کرے ایسا شخص تصوف اور طریقت میں کوئی مقام نہیں رکھ سکتا۔ لہذا آج سے آپ کی خلافت اور اجازت بیعت واپسی لی جاتی ہے۔ چنانچہ اس بات پر ان کی خلافت سلب فرمائی۔ حالاں کہ اپنے اور ادو و ظائف میں، عبادات اور توفیق میں، تجدید اور اشراق میں، ان میں سے ہر چیز میں بالکل اپنے طریقے پر مکمل تھے، لیکن یہ غلطی کی کہ بچے کا نکٹ پورا نہیں لیا، صرف اس غلطی کی بناء پر خلافت سلب فرمائی۔

### حضرت تھانوی رَحْمَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى کا ایک واقعہ:

حضرت والا رَحْمَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى کی طرف سے اپنے سارے مریدین اور متعاقبین کو یہ ہدایت تھی کہ جب بھی ریلوے میں سفر کرو، اور تمہارا سامان اس مقدار سے زائد ہو جتنا ریلوے نے تمہیں منت لے جانے کی اجازت دی ہے، تو اس صورت

ہے مثلاً نمازیں چھوٹ گئیں، تو اب اپنی زندگی میں قضا نمازیں ادا کرلو، اور اگر زندگی میں ادا نہ کر سکے تو ویسیت کر جاؤ کہ اگر میں مر جاؤں اور میری نمازیں ادا نہ ہوئی ہوں تو میرے مال میں سے اس کا فدیہ ادا کر دیا جائے اور توبہ کرلو۔ ان شاء اللہ۔ اللہ تعالیٰ کے یہاں تلافی ہو جائے گی۔ لیکن اگر کسی دوسرے کامال ناجائز طریقے پر کھالیا تو اس کی تلافی اس وقت تک نہیں ہوگی جب تک صاحب حق معاف نہ کرے۔ چاہے تم ہزار توبہ کرتے رہو، ہزار نفلیں پڑھتے رہو۔ اس لئے معاملات کا باب بہت اہمیت رکھتا ہے۔

### حضرت تھانوی رَحْمَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى اور معاملات:

ای وجد حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی رَحْمَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى کے یہاں تصوف اور طریقت کی تعلیمات میں معاملات کو سب سے زیادہ اوقیات حاصل تھی۔ فرمایا کرتے تھے کہ اگر مجھے اپنے مریدین میں سے کسی کے بارے میں یہ پتا چلے کہ اس نے اپنے معمولات، توفیق اور اراد و ظائف پورے نہیں کئے تو اس کی وجہ سے رنج ہوتا ہے اور اس مرید سے کہہ دیتا ہوں کہ ان کو پورا کرلو۔ لیکن اگر کسی مرید کے بارے میں یہ معلوم ہو کہ اس نے روپے پیسے کے معاملات میں گز بڑی ہے تو مجھے اس مرید سے نفرت ہو جاتی ہے۔

### ایک سبق آموز واقعہ:

حضرت تھانوی رَحْمَمَهُ اللَّهُ تَعَالَى کے ایک مرید تھے، جن کو آپ نے خلافت بھی عطا فرمادی تھی اور ان کو بیعت اور تلقین کرنے کی اجازت دے دی تھی۔ ایک مرتبہ وہ سفر کر کے حضرت والا کی خدمت میں تشریف لائے، ان کے ساتھ ان کا بچہ بھی تھا، انہوں نے آکر سلام کیا اور ملاقات کی، اور بچے کو بھی ملوایا کہ حضرت یہ میرا بچہ ہے، اس کے لئے دعا فرمادیجئے۔ حضرت والا نے بچے کے لئے دعا فرمائی، اور بیانِ العالم نہیں

میں اپنے سامان کا وزن کراؤ اور زائد سامان کا کرایہ ادا کرو، پھر سفر کرو۔ خود حضرت والا کا اپنا واقعہ ہے کہ ایک مرتبہ ریلوے میں سفر کے ارادے سے اشیش پہنچے، گاڑی کے آنے کا وقت قریب تھا، آپ اپنا سامان لے کر اس دفتر میں پہنچے جہاں پر سامان کا وزن کرایا جاتا تھا اور جا کر لائیں میں لگ گئے۔ اتفاق سے گاڑی میں ساتھ جانے والا گارڈ وہاں آگئا اور حضرت والا کو دیکھ کر پہچان لیا، اور پوچھا کہ حضرت آپ یہاں کیسے کھڑے ہیں؟ حضرت نے فرمایا کہ میں سامان کا وزن کرانے آیا ہوں۔ گارڈ نے کہا کہ آپ کو سامان وزن کرانے کی ضرورت نہیں، آپ کے لئے کوئی مسئلہ نہیں، میں آپ کے ساتھ گاڑی میں جا رہا ہوں، آپ کو زائد سامان کا کرایہ دینے کی ضرورت نہیں۔ حضرت نے پوچھا کہ تم میرے ساتھ کہاں تک جاؤ گے؟ گارڈ نے کہا کہ میں فلاں اشیش تک جاؤں گا۔ حضرت نے پوچھا کہ اس اشیش کے بعد کیا ہو گا؟ گارڈ نے کہا کہ اس اشیش پر دوسرا گارڈ آئے گا، میں اس کو بتا دوں گا کہ یہ حضرت کا سامان ہے، اس کے بارے میں کچھ پوچھ چکھ ملت کرنا۔ حضرت نے پوچھا کہ وہ گارڈ میرے ساتھ کہاں تک جائے گا؟ گارڈ نے کہا کہ وہ تو اور آگے جائے گا، اس سے پہلے ہی آپ کا اشیش آجائے گا۔ حضرت نے فرمایا کہ میں تو اور آگے جاؤں گا یعنی آخرت کی طرف جاؤں گا اور اپنی قبر میں جاؤں گا، وہاں پر کونسا گارڈ میرے ساتھ جائے گا؟ جب وہاں آخرت میں مجھ سے سوال ہوگا کہ ایک سرکاری گاڑی میں سامان کا کرایہ ادا کئے بغیر جو سفر کیا اور جو چوری کی اس کا حساب دو، تو وہاں پر کونسا گارڈ میری عد کرے گا؟

### معاملات کی خرابی سے زندگی حرام:

چنان چہ وہاں یہ بات مشہور تھی کہ جب کوئی شخص ریلوے کے دفتر میں اپنے سامان کا وزن کرایہ ادا ہوتا تو لوگ سمجھ جاتے تھے کہ یہ شخص تھان بھون جانے والا ہے،

اور حضرت تھانوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کے متعاقبین میں سے ہے۔ حضرت والا کی بہتی باتیں لوگوں نے لے کے مشہور کر دیں، لیکن یہ پہلو کو ایک پیسہ بھی شریعت کے خلاف کسی ذریعہ سے ہمارے پاس نہ آئے، یہ پہلو نظریوں سے اچھل ہو گیا۔ آج کتنے لوگ اس حرام کے معاملات کے اندر جلتا ہیں اور ان کو خیال بھی نہیں آتا کہ ہم یہ معاملات شریعت کے خلاف اور ناجائز کر رہے ہیں۔ اگر ہم نے غلط کام کر کے چند پیسے بچالے تو وہ چند پیسے حرام ہو گئے، اور وہ حرام مال ہمارے دوسرے مال کے ساتھ ملنے کے نتیجے میں اس کے برے اثرات ہمارے مال میں پھیل گئے۔ پھر اسی مال سے ہم کھانا کھارہے ہیں، اسی سے کپڑے بناء ہے ہیں، اسی سے لباس تیار ہو رہا ہے، جس کے نتیجے میں ہماری پوری زندگی حرام ہو رہی ہے۔ اور ہم چوں کہ بے رہا ہے، حرام مال اور حرام آمدنی کے برے نتائج کا ہمیں اور اسکی بھی نہیں۔ یہ حرام مال ہماری زندگی میں کیا فساد مچا رہا ہے۔ اس کا ہمیں احساس نہیں۔ جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ احسان عطا فرماتے ہیں، ان کو پتا لگتا ہے کہ حرام چیز کیا ہوتی ہے۔

### حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کا چند

#### مشکوک لقے کھانا:

حضرت مولانا محمد یعقوب نانوتوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى جو حضرت تھانوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کے جلیل القدر استاذ تھے، اور دارالعلوم دیوبند کے صدر درس تھے، وہ فرماتے تھے کہ ایک مرتبہ میں ایک دھوت میں چلا گیا اور وہاں جا کر کھانا کھالیا۔ بعد میں پا چلا کہ اس شخص کی آمدنی مشکوک ہے۔ فرماتے ہیں کہ میں ہمیں تو تک ان چند لقوں کی نکلت اپنے دل میں محسوس کرتا رہا، اور مجنوں تک میرے دل میں گناہ کرنے کے جذبات پیدا ہوتے رہے، اور طبیعت میں یہ داعیہ بار بار پیدا ہوتا تھا کہ فلاں گناہ کر

تک مکان نہیں بنایا۔ لہ اب دل میں شکایتیں اور ایک دوسرے کی طرف سے کید پیدا ہونا شروع ہو گیا، اور اب آپس میں جھگڑے شروع ہو گئے کہ فلاں زیادہ کھا گیا اور مجھے کم ملا۔ اور اگر اس دوران باب کا انتقال ہو جائے تو اس کے بعد بھائیوں کے درمیان جو لڑائی اور جھگڑے ہوتے ہیں وہ لاتناہی ہوتے ہیں، پھر ان کے حل کا کوئی راستہ نہیں ہوتا۔

### باب کے انتقال پر میراث کی تقسیم فوراً کریں:

جب باب کا انتقال ہو جائے تو شریعت کا حکم یہ ہے کہ فوراً میراث تقسیم کرو، میراث تقسیم کرنے میں تاخیر کرنا حرام ہے۔ لیکن آج کل یہ ہوتا ہے کہ باب کے انتقال پر میراث تقسیم نہیں ہوتی، اور جو بڑا پیٹا ہوتا ہے وہ کاروبار پر قابض ہو جاتا ہے۔ اور بیٹیاں خاموش بیٹھی رہتی ہیں، ان کو کچھ پتا نہیں ہوتا کہ ہمارا کیا حق ہے اور کیا نہیں ہے؟ یہاں تک کہ اسی حالت میں وہ سال اور تین سال گزر گئے۔ اور پھر اس دوران کی اور کا بھی انتقال ہو گیا، یا کسی بھائی نے اس کاروبار میں اپنا بیس ملا دیا، پھر سالہا سال گزرنے کے بعد جب ان کی اولاد بڑی ہوئی تو اب جھگڑے کھڑے ہو گئے۔ اور جھگڑے ایسے وقت میں کھڑے ہوئے جب ذور ابھی ہوئی ہے۔ اور جب وہ جھگڑے انجام کی حد تک پہنچے تو اب منقی صاحب کے پاس چلے آ رہے ہیں کہ اب آپ ہتاںیں کہ ہم کیا کریں۔ منقی صاحب بے چارے ایسے وقت میں کیا کریں گے۔ اب اس وقت یہ معلوم کرنا مشکل ہوتا ہے کہ جس وقت کاروبار کے اندر شرکت تھی، اور میئے اپنے باب کے ساتھ مل کر کاروبار کر رہے تھے، اس وقت میئے کس حیثیت میں کام کر رہے تھے؟

### مشترک مکان کی تعمیر میں حصہ داروں کا حصہ:

یا مثلاً ایک مکان بن رہا ہے، تعمیر کے دوران کچھ پیسے باب نے لگا دیے، کچھ

لوں، فلاں گناہ کروں۔ حرام مال سے یہ ظلمت پیدا ہو جاتی ہے۔

### حرام کی دو قسمیں:

یہ جو آج ہمارے دلوں سے گناہوں کی نفرت ملتی جا رہی ہے، اور گناہ کے گناہ ہونے کا احساس ٹھیم ہو رہا ہے، اس کا ایک بہت بڑا سبب یہ ہے کہ ہمارے مال میں حرام مال کی طاولت ہو چکی ہے۔ پھر ایک تو وہ حرام ہے جو کھلا حرام ہے جس کو ہر شخص جانتا ہے کہ یہ حرام ہے۔ جیسے رشتہ کا مال، سود کا مال، جوے کا مال، دھوکے کا مال، چوری کا مال وغیرہ۔ لیکن حرام کی دوسری قسم وہ حرام ہے جس کے حرام ہونے کا ہمیں احساس نہیں ہے، حالانکہ وہ بھی حرام ہے اور وہ حرام چیز ہمہ سے کاروبار میں رہی ہے۔ اس دوسری قسم کی تفصیل سنئے۔

### باب بیٹوں کے مشترک کاروبار:

آج ہمارا سارا معاشرہ اس بات سے بھرا ہوا ہے کہ کوئی بات صاف نہیں۔ اگر باب بیٹوں کے درمیان کاروبار ہے تو وہ کاروبارویے ہی چل رہا ہے، اس کی کوئی وضاحت نہیں ہوتی کہ میئے باب کے ساتھ جو کام کر رہے ہیں وہ آیا شریک کی حیثیت میں کر رہے ہیں، یا ملازم کی حیثیت میں کر رہے ہیں، یا وہ ایسے ہی باب کی مفت مدد کر رہے ہیں، اس کا کچھ پتا نہیں، مگر تجارت ہو رہی ہے، میں قائم ہو رہی ہیں، دکانیں بڑھتی ہوئی ہیں، مال اور جائیداد بڑھتا ہو رہا ہے۔ لیکن یہ پتا نہیں کہ کس کا کتنا حصہ ہے۔ اگر ان سے کہا بھی جائے کہ اپنے معاملات کو صاف کرو، تو جواب یہ دیا جاتا ہے کہ یہ تو غیریت کی بات ہے۔ بھائیوں بھائیوں میں صفائی کی کیا ضرورت ہے؟ یا باب بیٹوں میں صفائی کی کیا ضرورت ہے؟ اس کا تیجہ یہ ہوتا ہے کہ جب شادیاں ہو جاتی ہیں اور بچے ہو جاتے ہیں، اور شادی میں کسی نے زیادہ خرچ کر لیا اور کسی نے کم خرچ کیا۔ یا ایک بھائی نے مکان بنالیا اور دوسرے نے ابھی

پسیے ایک بیٹے نے لگا دیئے کچھ دسرے بیٹے نے لگا دیئے، کچھ تیرے بیٹے نے لگا دیئے۔ لیکن یہ پتا نہیں کہ کون کس حساب سے کس طرح سے کس ناتاب سے لگا رہا ہے، اور یہ بھی پتا نہیں کہ جو پیسے تم لگا رہے ہو وہ آیا بطور قرض کے دے رہے ہو اور اس کو واپس لو گے، یا مکان میں حصہ دار بن رہے ہو، یا بطور امداد اور تعاون کے پیسے دے رہے ہو، اس کا کچھ پتا نہیں۔ اب مکان تیار ہو گیا اور اس میں رہنا شروع کر دیا۔ اب جب باپ کا انتقال ہوا یا آپس میں دسرے مسائل پیدا ہوئے تو اب مکان پر جگڑے کھڑے ہو گئے۔ اب مفتی صاحب کے پاس چل آ رہے ہیں کہ فلاں بھائی یہ کہتا ہے کہ میرا اتنا حصہ ہے، مجھے اتنا مانا چاہئے۔ دوسرا کہتا ہے مجھے اتنا مانا چاہئے۔ جب ان سے پوچھا جاتا ہے کہ بھائی! جب تم نے اس مکان کی قیمت میں پیسے دیئے تھے، اس وقت تمہاری کیا نیت تھی؟ کیا تم نے بطور قرض دیے تھے؟ یا تم مکان میں حصہ دار بننا چاہتے تھے؟ یا باپ کی مدد کرنا چاہتے تھے؟ اس وقت کیا بات تھی؟ تو یہ جواب ملتا ہے کہ ہم نے تو پیسے دیتے وقت کچھ سوچا ہی نہیں تھا، نہ تو ہم نے مدد کے بارے میں سوچا تھا، اور نہ حصہ داری کے بارے میں سوچا تھا، اب آپ کوئی حل نہیں۔ جب ڈور الجھنگی اور سراہاتھ نہیں آ رہا ہے تو اب مفتی صاحب کی مصیبت آئی کہ وہ اس کا حل نہیں کہ کس کا کتنا حصہ بنتا ہے۔ یہ سب اس نے ہوا کہ معاملات کے بارے میں ہی حضور اقدس نبی کریم ﷺ کی تعلیم پر عمل نہیں کیا۔ نفلیں ہو رہی ہیں، تجدید کی نماز ہو رہی ہے، اشراق کی نماز ہو رہی ہے، لیکن معاملات میں سب المظم ہو رہا ہے، کسی چیز کا کچھ پتا نہیں۔ یہ سب کام حرام ہو رہا ہے۔ جب یہ معلوم نہیں کہ میرا حق کتنا ہے اور دسرے کا حق کتنا ہے، تو اس صورت میں جو کچھ تم اس میں سے کھار ہے ہو، اس کے حال ہونے میں بھی شبہ ہے۔ جائز نہیں۔

### حضرت مفتی صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى اور ملکیت کی وضاحت:

شیخ الاسلام مفتی محمد تقیٰ عثمانی صاحب مذکوم العالی فرماتے ہیں: ”میرے والد ماجد حضرت مفتی محمد شفیع صاحب قدس اللہ سرہ اللہ تعالیٰ ان کے درجات بلند فرمائے۔ آمین۔ ان کا ایک مخصوص کروختا اس میں آرام فرمایا کرتے تھے۔ ایک چار پائی بچھی ہوئی تھی، اسی پر آرام کیا کرتے تھے۔ اسی پر لکھنے پڑھنے کا کام کیا کرتے تھے۔ وہیں پر لوگ آگر ملاقات کیا کرتے تھے۔ میں یہ دیکھتا تھا کہ جب اس کمرے میں کوئی سامان باہر سے آتا تو فوراً واپس بچھوادیتے تھے۔ مثلاً حضرت والد صاحب نے پانی مٹکوایا، میں گلاں میں پانی بھر کر پلانے چلا گیا۔ جب آپ پانی پی لیتے تو فوراً فرماتے کہ یہ گلاں واپس رکھ آؤ جہاں سے لائے تھے۔ جب گلاں واپس لے جانے میں دری ہو جاتی تو ناراض ہو جاتے۔ اگر پلیٹ آجائی تو فوراً فرماتے کہ یہ پلیٹ واپس باہر بچھی خانے میں رکھ آؤ۔ ایک دن میں نے کہا کہ حضرت! اگر سامان واپس لے جانے میں تھوڑی دری ہو جایا کرے تو معاف فرمادیا کریں۔ فرمانے لگے تم بات سمجھتے نہیں ہو۔ بات دراصل یہ ہے کہ میں نے اپنے وصیت نامہ میں لکھا ہوا ہے کہ اس کمرے میں جو سامان بھی ہے وہ میری ملکیت ہے، اور باقی کروں میں اور گھر میں جو سامان ہے وہ تمہاری والدہ کی ملکیت ہے۔ اس لئے میں اس بات سے ڈرتا ہوں کہ کبھی دسرے کروں کا سامان یہاں پر آ جائے، اور اسی حالت میں میرا انتقال ہو جائے تو اس وصیت نامہ کے مطابق تم یہ سمجھو گے کہ یہ میری ملکیت ہے، حالانکہ وہ میری ملکیت نہیں ہے۔ اس وجہ سے میں کوئی چیز دسرے کی اپنے کمرے میں نہیں رکھتا، واپس کروادیتا ہوں۔“

### حضرت ڈاکٹر عبدالحکیم صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کی احتیاط:

جب حضرت والد صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کی وفات ہوئی، تو میرے شیخ حضرت بیانِ العلوم زیر

۱۶۱ دن ہو جانا چاہئے۔ آج اس وقت ہمارے معاشرے میں جتنے جگڑے پھیلے ہوئے ہیں، ان جگڑوں کا ایک بڑا بندیواری سبب حساب کتاب کا صاف نہ ہونا اور معاملات کا صاف نہ ہونا ہے۔

## حقیقی مفلس کون؟

حدیث شریف میں ہے کہ ایک مرتبہ حضور اقدس ﷺ نے صحابہ کرام سے پوچھا کہ بتاؤ مفلس کون ہے؟ صحابہ کرام نے عرض کیا یا رسول اللہ! ہم لوگ تو اس شخص کو مفلس سمجھتے ہیں جس کے پاس روپیہ پیسہ نہ ہو۔ آس حضرت ﷺ نے فرمایا:

حقیقی مفلس وہ نہیں جس کے پاس روپیہ پیسہ نہ ہو، بل کہ حقیقی مفلس وہ ہے جو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کے سامنے جب حاضر ہوگا تو اس طرح حاضر ہوگا کہ اس کے اعمال نامے میں بہت سارے روزے ہوں گے، بہت سی نمازیں اور وظیفے ہوں گے، تسبیحات اور نوافل کا ذہیر ہوگا، لیکن دوسرا طرف کسی کا مال کھایا ہوگا، کسی کو دھوکہ دیا ہوگا، کسی کی دل آزاری کی ہوگی، کسی کو تکلیف پہنچائی ہوگی، اور اس طرح اس نے بہت سے انسانوں کے حقوق غصب کے ہوئے ہوں گے۔

اب اصحاب حقوق اللہ تعالیٰ سے فریاد کریں گے کہ یا اللہ! اس شخص نے ہمارا حق غصب کیا تھا، اس سے ہمارا حق دلوایے۔ اب وہاں پر روپے پیسے تو پہلیں گے نہیں کہ ان کو دے کر حساب کتاب برابر کر لیا جائے، وہاں کی کرنی تو نیکیاں ہیں، چنان چہ صاحب حقوق کو اس کی نیکیاں دینی شروع کی جائیں گی، کسی کو نماز دنے دی جائیں گی، کسی کو روزے دے دیجائیں گے، اس طرح ایک ایک صاحب حق اس کی نیکیاں لے کر چلتے جائیں گے یہاں تک کہ اس کی ساری نیکیاں ختم ہو جائیں گی

ڈاکٹر عبدالحمی مصطفیٰ صاحب قدس اللہ سره تعریت کے لئے تشریف لائے۔ حضرت والد صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے حضرت ڈاکٹر صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کو بہت ہی والہا تعلق تھا، جس کا ہم اور آپ تصور نہیں کر سکتے، چون کہ آپ ضعیف تھے، اس وجہ سے اس وقت آپ پر کمزوری کے آثار نہیاں تھے، مجھے اس وقت خیال آیا کہ حضرت والا پر اس وقت بہت ضعف اور غم ہے تو اندر سے میں حضرت والد صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کا خیرہ لے آیا جو آپ تناول فرمایا کرتے تھے۔ اور حضرت والا کی خدمت میں پیش کرتے ہوئے کہا کہ حضرت آپ خیرہ کا ایک چچے تناول فرمائیں۔ حضرت والا نے اس خیرہ کو دیکھتے ہی کہا کہ تم یہ خیرہ کیسے لے آئے، یہ خیرہ تو اب میراث کا اور ترک کا ایک حصہ بن گیا ہے، اب تمہارے لئے یہ جائز نہیں کہ اس طرح یہ خیرہ اخاکر کسی کو دے دو، اگرچہ وہ ایک چچے کے برابر ہی کیوں نہ ہو۔ میں نے کہا کہ حضرت! حضرت والد صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کے جتنے ورثاء ہیں، وہ سب الحمد للہ بالغ ہیں اور وہ سب یہاں موجود ہیں۔ اور سب اس بات پر راضی ہیں کہ آپ یہ خیرہ تناول فرمائیں۔ تب حضرت نے وہ خیرہ تناول فرمایا۔

## حساب اسی دن کر لیں:

اس کے ذریعہ حضرت والا نے یہ سبق دے دیا کہ یہ بات اسکی نہیں ہے کہ آدمی روaroی میں گزر جائے۔ فرض کریں کہ اگر تمام ورثاء میں ایک وارث بھی نابالغ ہوتا یا موجود نہ ہوتا اور اس کی رضا منہدی شامل نہ ہوئی تو اس خیرہ کا ایک چچے بھی حرام ہو جاتا۔ اس نے شریعت کا یہ حکم ہے کہ جو نبی کسی کا انتقال ہو جائے تو جلد از جلد اس کی میراث تقسیم کر دو، یا کم از کم حساب کر کے رکھ لو کہ فلاں کا اتنا حصہ ہے اور فلاں کا اتنا حصہ ہے، اس نے کہ بعض اوقات تقسیم میں کچھ تاخیر ہو جاتی ہے، بعض اشیاء کی قیمت لگانی پڑتی ہے اور بعض اشیاء کو فروخت کرنا پڑتا ہے، لیکن حساب اسی

اور یہ شخص خالی ہاتھ رہ جائے گا، نماز روزے کے جتنے ڈھیر لایا تھا، وہ سب ختم ہو جائیں گے، لیکن حق والے اب بھی باقی رہ جائیں گے۔

تواب اللہ تعالیٰ حکم فرمائیں گے کہ اب حق دلوانے کا طریقہ یہ ہے کہ صاحب حق کے اعمال میں جو گناہ ہیں وہ اس شخص کے نامہ اعمال میں ڈال دیے جائیں۔ چنانچہ وہ شخص نیکیوں کا انبار لے کر آیا تھا، لیکن بعد میں نیکیاں تو ساری ختم ہو جائیں گی، اور دوسرے لوگوں کے گناہوں کے انبار لے کر واپس جائے گا، یہ شخص حقیقی مظلہ ہے۔

اندازہ لگائیں کہ حقوق العباد کا معاملہ کتنا سمجھیں ہے، لیکن ہم لوگوں نے اس کو دین سے بالکل خارج کر دیا ہے، قرآن کریم تو کہہ رہا ہے: اے ایمان والو! اسلام میں داخل ہو جاؤ، آدھے نہیں، بل کہ پورے کے پورے داخل ہو جاؤ۔ تمہارا وجود، تمہاری زندگی، تمہاری عبادت، تمہارے معاملات، تمہاری معاشرت، تمہارے اخلاق، ہر چیز اسلام کے اندر داخل ہونی چاہئے، اس کے ذریعہ تم صحیح معنی میں مسلمان بن سکتے ہو۔ سبی وہ چیز تھی جس کے ذریعہ درحقیقت اسلام پھیلا ہے۔ اسلام محس تبلیغ سے نہیں پھیلا، بل کہ انسانوں کی سیرت اور کردار سے پھیلا ہے، مسلمان جہاں بھی گئے انہوں نے اپنی سیرت اور کردار کا لوہا منویا، اس سے اسلام کی طرف رشبہ اور کشش پیدا ہوئی۔ اور آج ہماری سیرت اور کردار دیکھ کر لوگ اسلام سے تنفس ہو رہے ہیں۔

آج ہم لوگ یہ عزم کریں کہ اپنی زندگی میں اسلام کو داخل کریں گے، زندگی کے ہر شعبے میں اسلام کو داخل کریں گے، عبادات بھی، معاملات بھی، معاشرت بھی، اخلاق بھی، ہر چیز اسلام کے مطابق بنانے کی کوشش کریں گے۔

۳۔ مسلم، کتاب البر والصلة، باب تحريم الظلم، رقم: ۲۵۸۱

۴۔ البقرۃ: ۲۰۸

## تکلیف سے بچاؤ کا گیارہواں راستہ

### خوش اخلاقی:

”عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَخْسَنُهُمْ حُلْقًا“<sup>۱</sup>

ترجمہ کردہ: ”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے فرمایا: ایمان والوں میں زیادہ کامل ایمان والے وہ لوگ ہیں جو اخلاق میں زیادہ اچھے ہیں۔

مطلوب یہ ہے کہ ایمان اور اخلاق میں ایک نسبت ہے کہ جس کا ایمان کامل ہوگا، اس کے اخلاق لازماً بہت اچھے ہوں گے، اور علی ہذا جس کے اخلاق بہت اچھے ہوں گے اس کا ایمان بھی بہت کامل ہوگا۔ واضح رہے کہ ایمان کے بغیر اخلاق بل کسی عمل کا حتیٰ کر عبادات کا بھی کوئی اعتبار نہیں ہے۔ عمل اور ہر نیکی کے لئے ایمان بمنزلہ روح اور جان کے ہے، اس لئے اگر کسی شخصیت میں اللہ اور اس کے رسول پر ایمان کے بغیر اچھے اخلاق نظر آئیں، تو وہ حقیقی اخلاق نہیں ہے، بل کہ اخلاق کی صورت ہے، اس لئے اللہ کے یہاں اس کی کوئی قیمت نہیں ہے۔<sup>۲</sup>

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم سے سنا، آپ ارشاد فرماتے تھے کہ صاحب ایمان بندہ اپنے اچھے اخلاق سے اُن لوگوں کا درجہ حاصل کر لیتا ہے جو رات بھر نمازیں پڑھتے ہوں، اور دن کو ہمیشہ روزہ رکھتے ہوں۔“

۱۔ ابو داؤد، کتاب السنۃ، باب الدلیل علی زیادة الایمان .....، رقم: ۴۶۸۲

۲۔ معارف الحدیث: ۲/۱۶۵، ۱۶۶

ہونے میں حسن اخلاق کی دولت کو خاص دلیل ہے۔<sup>۱</sup>

### دین میں اخلاق کا درجہ

رسول اللہ ﷺ نے اپنی تعلیم میں ایمان کے بعد جن چیزوں پر بہت زور دیا ہے، اور انسان کی سعادت کو ان پر موقوف تبلیغ ہے، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ آدمی اخلاقی حنت اختیار کرے، اور برے اخلاق سے اپنی حفاظت کرے۔ رسول اللہ ﷺ کی بعثت کے جن مقاصد کا قرآن مجید میں ذکر کیا گیا ہے، ان میں ایک یہ بھی تابیا گیا ہے کہ آپ ﷺ کو انسانوں کا تزکیہ کرنا ہے (وَبِرَبِّكُمْ زَكِيرٌ) اور اس تزکیہ میں اخلاق کی اصلاح اور درستگی کی خاص اہمیت ہے۔ حدیث کی مختلف کتابوں میں خود آپ ﷺ سے یہ مضمون روایت کیا گیا ہے: میں اخلاق کی اصلاح کے لئے مبعوث کیا گیا ہوں۔<sup>۲</sup>

یعنی اصلاح اخلاق کا کام میری بعثت کے اہم مقاصد اور میرے پروگرام کے خاص اجزاء میں سے ہے۔

ہونا بھی یہی چاہئے تھا کیوں کہ انسان کی زندگی اور اس کے نتائج میں اخلاق کی بڑی اہمیت ہے، اگر انسان کے اخلاق اچھے ہوں تو اس کی اپنی زندگی بھی قلبی سکون اور خوش گواری کے ساتھ گزرے گی اور دوسروں کے لئے بھی اس کا وجود رحمت اور چین کا سامان ہو گا، اور اس کے برعکس اگر آدمی کے اخلاق بُرے ہوں، تو خود بھی وہ زندگی کے لطف و مسرت سے محروم رہے گا اور جن سے اس کا واسطہ اور تعلق ہو گا، ان کی زندگیاں بھی بے مزہ اور تخت ہوں گی۔ یہ تو خوش اخلاقی اور بد اخلاقی کے وہ نتائج دئیوں نتیجے ہیں جن کا ہم روز مرہ مشاہدہ اور تجربہ کرتے رہتے ہیں، لیکن مرنے کے

<sup>۱</sup> معارف الحدیث: ۱۶۹/۲، ۱۶۹/۲

<sup>۲</sup> المفردۃ: ۱۲۹

<sup>۳</sup> مسند احمد: ۳۸۱/۲، رقم: ۸۷۲۹

ہوں۔<sup>۱</sup>

مطلوب یہ ہے کہ اللہ کے جس بندہ کا حال یہ ہو کہ وہ عقیدہ اور عمل کے لحاظ سے سچا مومن ہو، اور ساتھ ہی اس کو حسن اخلاق کی دولت بھی نصیب ہو تو اگرچہ وہ رات کو زیادہ نظریں نہ پڑھتا ہو، اور کثرت سے نظری روڑے نہ رکھتا ہو، لیکن پھر بھی وہ اپنے حسن اخلاق کی وجہ سے اُن شب بیدار عبادت گزاروں کا درجہ پالے گا جو قائم الیل اور صائم النیار ہوں یعنی جو راتیں نظریں میں کاٹتے ہوں اور دن کو عموماً روزہ رکھتے ہوں۔<sup>۲</sup>

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ علیہ السلام سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”تم دوستوں میں مجھے زیادہ محبوب ہو ہیں جن کے اخلاق زیادہ ایتحے ہیں۔“<sup>۳</sup>

حضرت جابر رضی اللہ عنہ علیہ السلام کی ایک حدیث میں جس کو امام ترمذی نے روایت کیا ہے اس طرح ہے کہ:

”إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبُكُمْ مِنِّي مَعْلِسًا يَوْمَ الْقِيَمَةِ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلَاقًا،“<sup>۴</sup>

تَرَجمَهُدَکَ ”تم دوستوں میں مجھے زیادہ محبوب ہو ہیں اور قیامت کے دن اُن ہی کی لشکت بھی میرے زیادہ قریب ہو گی جن کے اخلاق تم میں زیادہ بہتر ہیں۔“

گویا رسول اللہ ﷺ کی محبو بیت اور قیامت کے دن آپ کا قرب نصیب ہے ابوداؤد، کتاب الأدب، باب فی حسن العلق، رقم: ۴۷۹۸،<sup>۵</sup>

<sup>۶</sup> معارف الحدیث: ۱۶۷/۲

بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبي صلی اللہ علیہ وسلم، باب منافع عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ، رقم: ۳۷۵۹،<sup>۷</sup>

ترمذی، کتاب البر والصلة، باب فی معالی الأخلاق، رقم: ۲۰۱۸،<sup>۸</sup>

بیان العلیم ترجمہ

چنانچہ اللہ رب العزت نے ارشاد فرمایا: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ اور آپ تو اخلاق کے بلند مرتبے پر فائز ہیں۔  
اخلاق عظیم یہ ہے جس ﴿فَاغْفُ عَنْهُمْ﴾ اے محبوب! انہیں معاف کر دیجئے۔  
﴿وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ﴾ اور ان کے لئے اللہ کے حضور استغفار کریں۔ ﴿وَشَاءُوا رُحْمٌ فِي الْأَمْنِ﴾ اور ان کو اپنے مشورے میں شامل بھی کر لیجئے۔ یعنی اپنے بھائی کی غلطی کو فقط معاف ہی نہیں کرنا بل کہ اس کے لئے اللہ کے حضور استغفار بھی کرنی ہے اور پھر پہلے والے تعلقات کو بحال بھی رکھنا ہے۔ اور انہیں اپنے مشوروں میں شامل بھی رکھنا ہے۔ اسی لئے اللہ رب العزت نے ایمان والوں کی صفت قرآن میں ارشاد فرمائی کہ ﴿وَالْخَاطِئِينَ الْعَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ۖ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُخْسِنِينَ﴾ وہ غصے کو پی جانے والے ہوتے ہیں اور وہ انسانوں کو معاف کر دینے والے ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ایسے نیکوکاروں سے محبت فرماتے ہیں۔

گویا ہم نے دوسروں کو فقط معاف ہی نہیں کرنا بل کہ ہم نے ان کی غلطیوں کے باوجود ان کو اپنے قریب کرنا ہے۔ اسی لئے اللہ رب العزت نے ارشاد فرمایا: ﴿وَلَا تَسْتُوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ إِذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَخْسَنُ﴾ تم برائی کو اچھائی کے ساتھ دھکیلو۔ جب تم برائی کا بدله اچھائی کے ساتھ دو گے تو نتیجہ یہ نکلے گا ﴿فَإِذَا الَّذِي يَبْتَلَكَ وَيَبْتَئِنَ عَذَاؤَهُ كَانَهُ وَلَيَّ حَمِيمٌ﴾ کہ تمہارے اور جس کے درمیان دشمنی ہے وہ بندہ پھر تمہارا جگری یا رہ بن جائے گا۔ یوں دشمنی دوستی میں بدل جائے گی اور انفرادوں کی بجائے دلوں میں محبتیں پیدا ہو جائیں گی۔ اللہ تعالیٰ نے جو یہ ارشاد فرمایا کہ ﴿وَآمَّا مَا يَنْقُعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ﴾ اور جو انسانوں کو نفع پہنچاتا ہے اللہ تعالیٰ اسے زمین میں جمادیتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ

بعد ہمیشہ رہنے والی زندگی میں ان دونوں کے نتیجے ان سے بدر جزا زیادہ اہم نتائجے والے ہیں، آخرت میں خوش اخلاقی کا نتیجہ احمد الرحمیں کی رضا اور جنت ہے اور بد اخلاقی کا انعام خداوند قبار کا غصب اور دوزخ کی آگ ہے۔ "اللَّهُمَّ احْفَظْنَا"

## اخلاق کے مراتب

اخلاق کے تین مراتب ہیں:

پہلا مرتبہ:

اخلاق کا ایک مرتبہ وہ ہے جو یہودیوں کو ملے، اسے اخلاق حمیدہ کہتے ہیں۔ وہ یہ تھا کہ تم لوگوں کے ساتھ برابری کا معاملہ رکھو۔ ﴿أَنَّ النَّفَقَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنِ بِالْعَيْنِ﴾ ترجمہ: "جان کے بدے جان اور آنکھ کے بدے آنکھ۔" مطلب یہ ہے کہ جتنا کوئی تمہیں تکلیف پہنچاتا ہے اپنا بدله لینے کے لئے تم بھی اتنی اسی تکلیف پہنچا سکتے ہو۔ البتہ اس سے زیادہ تکلیف نہ پہنچانا۔

دوسرा مرتبہ:

اخلاق کا ایک مرتبہ عیسائیوں کو بھی ملا۔ ان کو یہودیوں سے بلند مرتبے کا اخلاق ملا ہے "اخلاق کریمانہ" کہتے ہیں۔ وہ اخلاق یہ تھے کہ اگر تمہیں کوئی تکلیف پہنچائے تو تم اس کو معاف کر دو۔ اسی لئے نصاری جو پیاری کا وعظ دہراتے ہیں اس میں وہ کہتے ہیں کہ اگر تمہارے ایک رخسار پر کوئی تھیڑہ لکائے تو تم اپنا دوسرا رخسار بھی اس کے سامنے پیش کر دو۔ وہ اسے اخلاق کا بڑا مرتبہ سمجھتے ہیں۔

تیسرا مرتبہ:

اخلاق کا ایک مرتبہ امت مسلم کو بھی ملا ہے "اخلاق عظیم" کہتے ہیں۔

ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے قدم زمین میں جمادیا کرتے ہیں۔ یہ ایک خدائی قانون ہے کہ جو بندہ دوسروں کے فائدے کے لئے زندگی گزارے گا اللہ تعالیٰ اس کے اپنے قدم زمین میں جمادے گا۔

### ”حسنِ اخلاق“ کے کہتے ہیں؟

”خُلُق“ اصل میں عادت کو کہتے ہیں۔ ”خُلُقُ الْخُلُق“ کا مطلب ہوا ”اچھی عادت، اچھے اخلاق“۔ حسنِ اخلاق کیا ہے؟ اس کا حاصل اور اباب اباب جو علماء کرام نے لکھا ہے، تین چیزیں ہیں۔

۱ بَذْلُ الْمَعْرُوف

۲ كَفْ الْأَذَى

۳ طَلَاقَةُ الْوَجْهِ

۱ بَذْلُ الْمَعْرُوف کا مطلب یہ ہے: آپ دوسرا کے ساتھ اچھا اور خیر خواہی کا معاملہ کریں اور روپے، پیسے اور زبان سے اُسے جو کچھ فائدہ پہنچا سکتے ہوں، پہنچانے کی کوشش کریں۔ ہر آدی یہ سوچے کہ وہ دوسرا کو کیا فائدہ پہنچا سکتا ہے اور پھر جو کچھ میں آئے اور اس کا موقع بھی مل جائے تو وہ فائدہ پہنچائے۔

۲ كَفْ الْأَذَى کا مطلب یہ ہے کہ دوسروں کو تکلیف نہ پہنچائے۔ اس بات کا خیال رکھئے کہ میری کسی بات یا کسی فعل سے دوسرا کو ناحق ادبی ناگواری اور دل آزاری نہ ہو۔

۳ طَلَاقَةُ الْوَجْهِ کے معنی ہیں خندہ پیشانی سے مانا۔ مطلب یہ ہے کہ جب آپ کسی سے ملیں تو آپ کے چہرے پر بیاشت ہو۔ دیکھنے والا یہ محسوس کرے کہ مجھ سے ملتے ہوئے خوش ہوا ہے۔ اس سے اس کے دل میں بھی خوش پیدا ہوگی۔

حسنِ اخلاق کا حاصل یہ تین چیزیں ہیں۔

”بَذْلُ الْمَعْرُوف“ کی صورتیں:

بَذْلُ الْمَعْرُوف یعنی دوسروں کو فائدہ پہنچانے میں بہت سے طریقے ایے بھی ہیں جن میں کوئی وقت، محنت اور پیسہ بھی خرچ نہیں ہوتا مثلاً آپ چلے جا رہے ہیں۔ راست میں کوئی ایسی چیز دیکھتے ہیں جس سے چلنے والوں کو تکلیف پہنچ سکتی ہے۔ آپ نے چلنے چلتے اسے ہٹا دیا۔ اس پر کوئی وقت اور محنت خرچ نہیں ہوئی لیکن آپ نے اپنے اس عمل سے لوگوں کے ساتھ ایک حسن سلوک کر دیا۔ آپ بس میں بیٹھے ہیں آپ کے پاس ایک ضعیف آدمی کھڑا ہے بے چارہ تحک رہا ہے۔ آپ نے تھوڑا سا سرک کر اس کو جگہ دے دی تو آپ نے اس کے ساتھ حسن سلوک کر دیا۔

گھر گئے، دیکھا کہ کوئی ایسا مختصر سا کام ہے جس کے کرنے سے یہوی کو خوشی ہو سکتی ہے، وہ کر دیا تو یہ بھی بَذْلُ الْمَعْرُوف ہے۔ کسی بات سے بچے کو خوشی ہو سکتی ہے، وہ کر دی تو یہ بھی بَذْلُ الْمَعْرُوف ہے۔

بَذْلُ الْمَعْرُوف کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ آپ کہیں بیٹھے ہیں اور دوسرا شخص آپ کے برابر میں آ جیا۔ اگرچہ اس کے بیٹھنے کے لئے جگد کافی ہے لیکن آپ اس کے لئے تھوڑے سے سرک گئے تو اس کے دل میں خوشی پیدا ہو جائے گی کہ آپ نے اس کی قدر کی، اس کی اہمیت کا احساس کیا اور اس کی عزت کی۔ اور اگر سرکنے کی جگہ نہیں ہے تو روایات میں یہاں تک آتا ہے کہ تھوڑے سے ہل جائیں تاکہ اسے معلوم ہو کہ آپ نے اس کے آنے کو محسوس کیا۔ اس سے اس کے دل میں خوشی پیدا ہو جائے گی۔

غرض یہ کہ بَذْلُ الْمَعْرُوف (یعنی دوسرا کے ساتھ اچھا معاملہ کرنے) کے بے شمار طریقے ہو سکتے ہیں۔ گھر میں بھی ہو سکتے ہیں اور سفر میں بھی ہو سکتے ہیں۔

فترمیں بھی ہو سکتے ہیں اور مسجد میں بھی ہو سکتے ہیں وغیرہ وغیرہ اور ہر موقع کے لئے آدمی خود سوچ سوچ کر یہ کام کر سکتا ہے لیکن یہ کام تب ہی ہوگا جب آدمی کو اس بات کا شوق ہو کہ وہ دوسروں کے ساتھ حسن سلوک کرے۔

### ”کف الاذی“ کی تفصیل:

”کف الاذی“ کا معنی و مطلب یہ ہے کہ کسی دوسرے کو آپ کی وجہ سے ناقص تکلیف نہ ہو۔ بعض لوگوں کی عادت سُگریٹ پینے کی ہوتی ہے، ایسے لوگ بعض مرتبہ دورانی سفر بھی سُگریٹ پینے رہتے ہیں اور برا بر والوں پر دھواں چھوڑتے رہتے ہیں جس سے دوسروں کو تکلیف پہنچتی ہے، یہ جائز نہیں۔

بعض پان والے پان کھاتے ہیں اور قریب ہی اس کی پیک تھوکتے رہتے ہیں۔ دوسروں کو اس سے ٹھن آتی ہے یہ بھی تکلیف دینے والی چیز ہے۔ بعض نسوار کھانے والے جیچ تھوکتے رہتے ہیں حالاں کہ برابر میں دوسرے افراد موجود ہوتے ہیں۔ اس سے دوسروں کو تکلیف پہنچتی ہے۔

بعض لوگ ریل میں پبلے سے پہنچ جاتے ہیں حالاں کہ ان کی ریزوریشن (Reservation) نہیں ہوتی کیونکہ اپنے جگہ پر قبضہ کر لیا۔ بعض مرتبہ کوئی شخص صرف ایک نکت لیتا ہے لیکن دو آدمیوں کی جگہ پر قبضہ کر لیتا ہے۔ یہ صرف حسن اخلاق کی بات نہیں بلکہ یہ حق کی ادائیگی اور گناہوں سے بچنے کی بات ہے۔ جتنے کا نکت تم نے لیا ہے، اتنے کا دوسروں نے بھی لیا ہے۔ تمہیں بھی ایک آدمی کی جگہ گھیرنے کا حق ہے، دوسرے کو بھی اتنی ہی جگہ گھیرنے کا حق ہے۔ تم نے دو آدمیوں کی جگہ پر قبضہ کر کے دوسرے کا حق مار لیا۔ اسی طرح ایسے طریقے سے بیٹھنا کہ جس سے برابر والے کوئی ہو رہی ہو جائز نہیں۔

ایسی طرح اگر کسی کے من میں بدبو ہو تو اس کے لئے مجلس جانا کہ جس کی وجہ

۸۲/۵ اصلاحی تقریبیں

۸۵ تا ۸۰،

۳۔ اصلاحی تقریبیں

سے دوسروں کو تکلیف ہو، جائز نہیں۔ حدیث میں ہے جس کا مضمون یہ ہے: ”جس شخص نے کچھ پیاز کھائی ہو یا کچا لہس کھایا ہو تو وہ مسجد میں نہ آئے۔“ اس کی وجہ یہ ہے کہ کچھ پیاز اور لہس کے کھانے سے منہ میں بدبو پیدا ہو جاتی ہے جس سے برابر والوں کو تکلیف ہوتی ہے اور مسجد میں فرشتے بھی ہوتے ہیں، انہیں بھی تکلیف ہوتی ہے۔ اس لئے منع کیا گیا ہے۔ اندازہ کیجئے کہ لہس اور پیاز سے تکلیف ہی کتنا ہوتی ہے۔ اس سے زیادہ تکلیف تو سگریٹ اور چیزی سے ہوتی ہے اور اس سے زیادہ تکلیف وہ بومدہ کی ہوتی ہے اگر کسی کے منہ میں پائی رہا کی یہاری ہے اور ایسی یہ تکلیف بغلوں سے ہوتی ہے اگر کسی کی بغلیں صاف نہ رہتی ہوں، سخت گرمی کے موسم میں پیغمبروں کے باوجود نہ باتے نہ ہوں۔ اس سے کپڑوں میں پسندی کی بدبو آجائی ہے جس سے برابر والوں کو تکلیف پہنچتی ہے۔

### گھر یا آداب معاشرت کی رعایت نہ رکھنے کی مشاہدیں

عام طور پر گھروں میں پانی پینے کے نکلے یا کلر وغیرہ کی جگہ مقرر ہوتی ہے۔ اس کے ساتھ گلاس یا پیالہ وغیرہ رکھا رہتا ہے۔ اب مثلاً گھر کے ایک فرد نے دہان سے پانی پیا، اور اس گلاس کو مقررہ جگہ کے علاوہ کسی دوسری جگہ رکھ دیا۔ اب جب دوسرے فرد پانی پینے آئے گا اور اسے مقررہ جگہ پر گلاس نہیں ملے گا تو اسے تکلیف ہو گی، اور اگر اسے رات کے وقت پیاس لگی اور وہ رات تین بجے سخت اندر ہرے میں اٹھ کر پانی کی جگہ پر آیا تو ایسی صورت میں اس جگہ پر گلاس نہ ملنے کی صورت میں بہت زیادہ تکلیف ہو گی اور جب تکلیف ہو گی تو اس کے منہ سے کوئی نامناسب کلر اٹک جائے گا اور پھر اس پر جھٹکا کھرا ہو جائے گا۔

ایسی طرح تولیہ کا معاملہ ہے۔ عام طور پر تولیہ لٹکانے کی ایک جگہ مقرر ہوتی

۳۔ ترمذی، باب ماجاء فی کراہیۃ اکمل النوم۔ والبعـل: ۲/۲

۸۰ تا ۸۵،

۳۔ اصلاحی تقریبیں

ہے۔ مگر کے ایک فرد نے وشوگیا تو یہ استعمال کیا اور اسے اس کی مقررہ جگہ پر ڈالنے کے بجائے کہیں اور ڈال دیا، بعد میں کسی دوسرے نے وشوگیا، تو یہ تلاش کیا تو وہ اپنی جگہ پر نہیں۔ اب وہ سیلے ہاتھوں کے ساتھ مختلف جگہوں پر تو یہ تلاش کرتا پھر رہا ہے۔ تو یہ بھی اسے ایداء پہنچانا ہے۔

رات کے وقت عام طور پر لوگ دروازوں کو بند کر کے اور کندھی لگا کر سوتے ہیں۔ اب مثلاً ایک گھر میں سب لوگ اسی طرح دروازہ بند کر کے سوئے ہوئے ہیں۔ ایک صاحب تجد کے لئے اٹھے اور درہرام سے دروازہ کھولا جس سے دوسرے کی نیند خراب ہوگی۔ اب اس نے انہوں کو تجد تو پڑھی لیکن اس کے ساتھ ساتھ ایک زبردست کبیرہ گناہ بھی کر دیا۔

گھروں میں جب اس طرح کی چھوٹی چھوٹی باتوں کا خیال نہیں رکھا جاتا تو پھر جھلکے کھڑے ہو جاتے ہیں، میاں بیوی کے جھلکے، ساس بہو کے جھلکے، بہو اور نند کے جھلکے وغیرہ۔ جتنے جھلکے گھروں میں ہوتے ہیں، زیادہ تر اسی وجہ سے ہوتے ہیں کہ اس بات کی رعایت نہیں رکھی جاتی کہ ایک کے فعل سے دوسروں کو تکلیف نہ پہنچے۔

### ہمیشہ کا لفظ برا خطرناک ہے

ایک صاحب نے بڑی اچھی بات کی کہ "ہمیشہ" کا لفظ برا خطرناک لفظ ہے، اور گھر کی گفتگو میں عام طور پر یہ لفظ استعمال ہوتا ہے۔ مثلاً ایک روز سالن میں غلطی سے نمک زیادہ ہو گیا تو شوہر بیوی سے کہتا ہے کہ تم تو ہمیشہ ہی نمک زیادہ کر دیتی ہو۔ حالاں کہ وہ ہمیشہ ایسا نہیں کرتی، یعنی اس کا دل جلا اور اس نے کہا کہ تم تو ہمیشہ ہی ایسی باتیں کرتے رہتے ہو حالاں کہ شوہر بھی ہمیشہ ایسی باتیں نہیں کرتا، تو یہ

سن کر اس کا دل نوٹا اور پھر لڑائی جھلکا ہو گیا۔ الفاظ کی رعایت نہ رکھنا بہت بڑے بڑے جھلکوں کا باعث ہوتا ہے۔

### کف الاذی کی مثالیں:

عام طور پر مسجدوں میں وشوگرنے کے لئے چوکیاں بنی ہوتی ہیں۔ ایک صاحب آئے، وشوگیا اور گیلا پاؤں اس بیوکی پر رکھ دیا۔ اس حدیث "الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لَسَائِهِ وَيَدِهِ" سے معلوم ہوا کہ اس نے گناہ کا کام کیا اس لئے کہ یہ بیٹھنے کی جگہ تھی۔ اس کا خلک رہتا ضروری تھا۔ جب آپ نے اسے بھگو دیا تو اب وہاں کوئی شخص کیسے بیٹھ سکے گا، اگر بیٹھنے کا تو اس کے کپڑے گلے ہو جائیں گے، سردی کا موسم ہے تو اور زیادہ تکلیف پہنچے گی۔

شرقی قاعدہ یہ ہے کہ عام جگہ جہاں پر بیٹھنے کا سب کو برابر کا حق حاصل ہے، وہاں اگر کوئی شخص پہلے پہنچ جائے تو دوسرے آدمی کو یہ حق حاصل نہیں کرے اسے اس جگہ سے اٹھائے۔ مثلاً مسجد میں سب کا برابر حق ہے۔ جو شخص جہاں بیٹھ گیا، وہ اسی کی جگہ ہو گئی، اب ایک دوسرا شخص وہاں پہنچ گیا اور اسے وہاں سے ہٹا کر خود اس جگہ پر لڑائی جھلکے پہنچا ہوتے ہیں۔

### تہسیم ..... رسول اللہ ﷺ کی خاص سنت

"طلاقۃ الوجه" (یعنی خندہ پیشانی کے ساتھ مانا) یہ رسول اللہ ﷺ کی خاص سنت ہے۔ اس حضرت ﷺ کی عادت شریفہ تھی کہ عام طور پر آپ کے چہرہ انور پر تہسیم رہتا تھا۔ حضرت عبد اللہ بن حارث رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں جس کا مشہور یہ ہے جب کبھی بھی میں رسول اللہ ﷺ سے ملا، آپ نے تہسیم کے ساتھ

ملاقات فرمائی۔

نبی کریم ﷺ جب گھر تشریف لے جاتے تو آپ کے چہرہ مبارک پر بشاشت ہوتی۔ ہر ایک سے خندہ پیشانی سے ملتے۔ ہاں! اگر آپ کبھی کوئی ناجائز بات دیکھتے تو آپ کے چہرہ انور پر اس سے ناگواری کے آثار ظاہر ہوتے۔ حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں:

میں نے حضور ﷺ کے لئے ایک تکمیلی خریدا تھا (تاکہ اس کے ساتھو یک لگا سکیں) اور اس پر کوئی تصویر تھی (اس وقت تک تصویر کی حرمت سے متعلق احکام آئے ہی نہیں تھے یا حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ عنہا کو حکم معلوم نہ تھا) آپ فرماتی ہیں: میں نے دیکھا کہ جب آپ تشریف لائے تو آپ کا چہرہ ناگواری کی وجہ سے سرخ ہو گیا، میں نے عرض کیا: میں اپنے گناہوں کی معافی مانگتی ہوں، مجھ سے کیا غلطی ہوئی۔ (حضرت عائشہ رضوانہ اللہ تعالیٰ عنہا نے معافی پہلے مانگی، غلطی بعد میں پوچھی، یہ ادب کی بات ہے) آپ نے یہ سن کر تصویر کے متعلق مسئلہ بتایا، یہ خاص حالت کا بیان ہے ورنہ عام حالات میں آپ کے چہرے مبارک پر قبضہ ہوتا تھا۔

### بعض لوگوں کے نہ مسکرانے کی وجوہات:

بہت سے لوگوں کو دیکھا گیا ہے کہ وہ کبھی مسکراتے ہی نہیں، ہر وقت ان کا چہرہ مغموم رہتا ہے، ماتھے پر ٹکنیں پڑتی رہتی ہیں، دوسرا آدمی دیکھدی کر ڈرتا رہتا ہے کہ نجاںے یہ کب ناراض ہو جائے اور کب اسے غصہ آجائے۔

اس کی مختلف وجوہات ہیں۔ ① بعض لوگوں کو یہ عادت کسی بیماری کی وجہ سے پڑ جاتی ہے۔ ہر وقت یہاری کی تکلیف اور شدت کی وجہ سے ٹمکنیں رہتے ہیں، ۲ شماں الترمذی، باب ماجاء فی صحيحت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم: ص ۱۵

۳ بخاری، باب هل یو جمع اذا رأى منكراً ۷۷۸/۲

چہرے پر مسکراہٹ نہیں آتی ② بعض لوگوں کو زیادہ مصروفیات اور تکلیفات میں گھرے رہنے کی وجہ سے یہ عادت پڑ جاتی ہے کہ کاموں اور تکلیفات کی وجہ سے پریشان سے رہتے ہیں، اس لئے چہرہ پر مسکراہٹ نہیں آتی۔ ③ بعض لوگوں میں زیادہ غموں اور صدموں کے آنے کی وجہ سے یہ صورت پیدا ہو جاتی ہے۔

اگر غیر اختیاری طور پر کسی مجبوری کی وجہ سے یہ حالت پیش آجائے کہ آدمی کی عادت مسکرانے کی نہ رہے تو یہ معاف ہے لیکن ہر شخص کو یہ تو مجبوریاں لاحق نہیں ہوتیں، اس لئے عام حالات میں ایسی عادت بنانا درست نہیں۔

### مسکرانے کے فوائد:

مسکرانا حضور ﷺ کی ایسی پیاری اور بہترین سنت ہے کہ اگر کوئی شخص اس کو اپنالے تو اس کو اپنی زندگی میں اتنی آسانیاں میراں گی کہ ان کا تصور کرنا مشکل ہے اس کے ساتھ ساتھ اس عمل پر زبردست ثواب بھی ہے، اس لئے کہ جس شخص سے آپ مسکرا کر ملیں گے، اس کے دل میں خندک پڑ جائے گی، اس طرح دوسرے مسلمان کو خوش کرنے کا ثواب بھی آپ کو ملے گا۔

اگر آپ اس عادت کو جاری رکھیں گے تو دنیا میں اس کا فائدہ یہ بھی ظاہر ہوگا کہ بہ لوگ آپ سے محبت کریں گے، ہر ایک آپ کی بات توجہ سے نہ گا اور آپ کی بات ماننے کی کوشش کرے گا اور آپ کے ساتھ تعاون کرے گا۔

کسی سے کوئی بات بغیر مسکرانے کر کے دیکھیں اور پھر وہی بات مسکرا کر کریں، آپ خود محسوس کریں گے کہ دونوں میں بہت بڑا فرق ہے۔ تجربہ کر کے دیکھ لیں دونوں میں زمین و آسمان کا فرق ہوگا۔ جو بات آپ نے مسکرا کر کی اس کا اثر کچھ اور ہو گا اور جو بغیر مسکرانے کی، اس کا اثر اور ہو گا۔

آپ اس کی عادت بنانے کا تجربہ کیجئے، تاجر اپنے گاہک کے ساتھ مسکرا کر بات

کرے، افر اپنے ماتحت کے ساتھ مسکرا کر بولے، ماتحت اپنے افسر کے ساتھ، استاذ شاگرد کے ساتھ اور شاگرد استاذ کے ساتھ مسکرا کر بات کر کے دیکھے وہ خود بخداوس کا فرق محسوس کریں گے۔

ہمیں ایک دوسرے سے ملنے اور کام کاچ کے دوران خندہ پیشانی اور مسکرانے کی عادت ہنانی ہوگی اور اس کی مشق کرنی ہوگی۔ مشق کے بغیر اس کی عادت بننا مشکل ہے، صرف سننے اور علم میں لانے سے یہ مسئلہ حل نہیں ہوگا، بل کہ اس کی عادت ڈالنی پڑے گی۔ اگر کسی غم، پریشانی یا تکلیف وغیرہ کی وجہ سے چہرے پر مسکراہٹ نہیں آ رہی تو بتکلف مسکرانے کی کوشش کریں، رفتہ رفتہ بتکلف کے بغیر خود بخود مسکرانے کی عادت پڑ جائے گی اور پھر آپ جب بھی کسی سے بات کریں گے تو ان شاء اللہ مسکرا کر کریں گے۔

کسی سے خندہ پیشانی سے مانا اور مسکرا کر بات کرنا دیکھنے میں اگرچہ یہ ایک چھوٹی سی سنت ہے لیکن حقیقت میں یہ ایک بہت بڑی سنت ہے، یہ دنیا و آخرت ہنانے والی سنت ہے۔ یہ ایک ایسی سنت ہے کہ جو شخص اسے اپنالے گا، وہ انسانوں کا محبوب بن جائے گا، دنیا اسے عزت کی نظر سے دیکھے گی، اس سے محبت کرے گی اور اس کی پیروی کرے گی۔

اس بات سے بہت ہی دل دکھتا ہے کہ ہمارے ہاں اس سنت پر عمل کرنے کا روایج بہت ہی کم ہے۔ بہت کم لوگوں کے چہروں پر ملاقات کے وقت مسکراہٹ نظر آتی ہے، دوکان پر جائیں، دوکان دار کے چہرے پر مسکراہٹ کم نظر آئے گی، گاہک کے چہرے پر مسکراہٹ کم نظر آئے گی، دو یا عام ملاقاتیوں کے چہرے پر مسکراہٹ بہت کم نظر آتی ہے۔ ہمارے ہاں اس سنت پر بہت کم عمل کیا جاتا ہے۔

لیکن بہت ہی دلکش دل سے کہنا پڑتا ہے کہ بہت سے وہ اعمال جو نبی اکرم ﷺ نے اپنی امت کو سکھائے تھے اور ہم نے ان پر عمل کرنا تقریباً چھوڑ دیا لیکن

یورپ کے لوگوں نے انہیں اختیار کر لیا۔ یہ اعمال وہ تھے جو دنیاوی ترقی کے لئے ہے نظر تھے چوں کہ وہ لوگ صرف دنیا کے طالب ہیں تو انہوں نے نبی اکرم ﷺ کی ان تعلیمات کو لے لیا جن سے دنیاوی ترقیاں ملتی ہیں اور چوں کہ انہیں آخرت سے کوئی سر و کار نہیں اور آخرت پر ان کا عقیدہ بھی نہ ہونے کے برابر ہے، اس لئے آخرت سے متعلق تعلیمات کو چھوڑ دیا، مسکرانے کا عمل ایسا عظیم عمل ہے کہ جس کی وجہ سے زبردست دنیاوی ترقیاں ہوتی ہیں چنانچہ انہوں نے اس عمل کو اپنا لیا اور اس پر عمل کرنا شروع کر دیا۔

یورپ کے مختلف ممالک خصوصاً برطانیہ، سویٹزر لینڈ اور بعض دیگر ممالک میں مسکرانے کی عادت عام ہے۔ برطانیہ میں آپ جس سے بھی ملاقات کریں گے، خواہ وہ مرد ہو یا عورت ہو مسکرا کر بات کرے گا۔ آپ کسی سے راست پوچھیں، وہ مسکرا کر جواب دے گا حالاں کہ وہ آپ کا کام کر رہا ہے۔

حتیٰ کہ وہاں پر پولیس والا سپاہی بھی مسکرا کر چالان کرتا ہے۔ ان کے ہاں چالان کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص قانون کی خلاف درزی کرتا ہے تو پولیس والا آتا ہے اور ہاتھ میں ایک لگٹ تھما دیتا ہے، اس لگٹ پر لکھا ہوتا ہے کہ آپ فلاں تاریخ تک اتنی رقم عدالت میں جمع کرادیں، اگر جمع نہیں کرائیں گے تو آپ کی کاڑی ضبط ہو جائے گی۔

لیکن لگٹ دینے کا طریقہ یہ ہے کہ وہ آئے گا، گذہ رنگ (Good Morning) کہے گا، مسکرا کر اسے لگٹ دے گا اور پھر کہے گا (Very Sorry) (معاف کرنا) مسکرا کر اسے رخصت کرے گا۔ جس کا نتیجہ یہ ہے کہ وہاں کسی شخص کا پولیس والوں سے جھنڈا نہیں ہوتا جب کہ یہاں آئے دن جھلوکے ہوتے رہتے ہیں۔ کیوں کہ یہاں پر پولیس والے بد تیزی سے بات کرتے رہتے ہیں حالاں کہ انہیں یہ حق حاصل نہیں کہ کسی سے بد تیزی سے بات کریں، انہیں چالان کرنے کا حق ہے لیکن بد تیزی سے

بات کرنے کا حق نہ ائمہ قانون نے دیا ہے اور نہ شریعت نے دیا ہے۔ برطانیہ میں اس بات کی پابندی کی جاتی ہے کہ پولیس والا مسکرا کر بات کرے، بدتری اور سخت لمحے میں بات نہ کرے۔

برطانیہ اور سوئزیر لینڈ میں تقریباً سو فیصد یہ عادت پائی جاتی ہے کہ جب بھی کسی سے بات کریں گے، پوچھیں گے یا کسی بات کا جواب دیں گے تو مسکرا کر بولیں گے اور دیگر بعض ممالک میں بھی یہ عادت بکثرت پائی جاتی ہے۔

### مسکرانے کے معاشرتی اثرات:

خنہ پیشانی سے مٹے اور مسکرانے کی عادت کو اپنانا ہمارے لئے بہت اہم ہے ہمیں چاہئے کہ ہم آج سے اس پر عمل شروع کریں اور اگر ملت وقت کسی کو مسکرانا یاد نہ رہے تو اسے یاد دلا دیں کہ بھائی آپ مسکرانے نہیں۔ اگر آپس میں اس کا معمول بنالیا جائے اور جو لوگ کی صورت میں یاد دہانی کرائی جانے لگے تو ہمارے معاشرہ میں شہدی شدید حکمل جائے۔ ہمارے درمیان جو تکھیاں، کشیدگیاں اور غریبیں پھیلی ہوئی ہیں، وہ سب کی سب ختم ہو جائیں۔ اور ہماری زندگی جنت والی زندگی کا تمدن بن جائے۔ اللہ تعالیٰ ہم کو اس پر عمل کرنے کی توفیق تنصیب فرمائے۔ (آمین) ۲

### خنہ پیشانی سے ملاقات کرنا ”صدقہ“ ہے:

نبی اکرم ﷺ نے صدقہ کی بہت سی فتنیں بیان فرمائی ہیں کہ یہ عمل بھی صدقہ ہے، فلاں عمل بھی صدقہ ہے، اور صدقہ ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اس عمل پر ایسا ہی ثواب ہے جیسے صدقہ کرنے کا ثواب ہے، پھر اسی حدیث کے آخر میں حضور اقدس ﷺ نے فرمایا:

”کُلَّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةٌ وَإِنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ أَنْ تَلْفِيَ أَخَاكَ“

۲۔ اصلاحی نظریہ: ۳/۹۹ تا ۱۰۲

بوجہ طلقی“ ۱

تَرْجِمَة: ہر یکی صدقہ ہے اور نیکیوں میں سے ایک یہ ہے کہ اپنے بھائی کے ساتھ غلطی اور مسکراتے ہوئے چہرے کے ساتھ ملو۔ جب تم کسی سے ملاقات کرو تو تم کو یہ احساس ہو کہ تمہاری ملاقات سے اس کو خوش ہوئی ہے اور اس ملاقات سے اس کے دل میں خنہ کی محبوس ہو، اس کو صدقہ کرنے میں شمار فرمایا ہے۔

لہذا جو لوگ دوسروں سے ملاقات کے وقت اور برداشت کے وقت نے دے بے ہوتے ہیں اور وقار کے پردے میں اپنے آپ کو ریز رو رکھتے ہیں، وہ لوگ سنت طریقہ پر عمل نہیں کرتے، سنت طریقہ یہ ہے کہ جب اپنے مسلمان بھائی سے مٹ تو وہ خوش غلطی کے ساتھ غلطی کے ساتھ مٹے اور اس کو خوش کرنے کی کوشش کرے۔

### دوسروں کو خوش رکھنے

”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مِنْ أَحَبَّ  
الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى إِذْخَالُ السُّرُورِ عَلَى الْمُسْلِمِ.“ ۲

تَرْجِمَة: ”حضرت اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا: جو اعمال اللہ تعالیٰ کو پسند ہیں، ان اعمال میں سے ایک عمل کسی مومن کے دل میں خوش داخل کرنا اور اس کو خوشی سے ہم کنار کرنا ہے۔“

اس حدیث کا مضمون دوسری احادیث اور دلائل سے بھی ثابت ہے، حضور اقدس ﷺ نے متعدد احادیث میں اور اپنے قول و فعل کے ذریعہ یہ بات واضح فرمائی ہے کہ کسی بھی صاحب ایمان کو خوش کرنا اللہ تعالیٰ کو بہت پسند ہے۔

حضرت ڈاکٹر عبدالجی حساب اسے ایمان کو خوش کرنا اللہ تعالیٰ سے فرماتے ہیں: جب کوئی بندہ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ سے اپنی محبت کا اظہار کرتا ہے تو اللہ جل

۱۔ ترمذی، باب ماجاه، فی طلاقۃ الوجه ۲/۱۸

۲۔ کنز العمال، کتاب الریکوہ قسم الاقوال: ۶/۸۴، رقم الحدیث: ۱۱۴۱۰

تکلیف اخنا کر اور قربانی دے کر دوسروں کو خوش کرو، اگر تم تھوڑی سی تکلیف اخنا لو گے اور اس کے نتیجے میں دوسروں کو راحت اور خوشی مل جائے گی تو دنیا میں چند لمحوں اور چند منٹوں کی جو تکلیف اخنا ہے اس کے بدالے میں اللہ تعالیٰ آخرت میں جو ثواب تمہیں عطا فرمائیں گے وہ دنیا کی اس معنوی سی تکلیف کے مقابلے میں کہیں زیادہ عظیم ہے۔

### گناہ کے ذریعے دوسروں کو خوش نہ کریں:

دوسری طرف بعض لوگوں میں یہ بے اعتدالی پائی جاتی ہے وہ یہ کہتے ہیں کہ چوں کہ دوسرے مسلمان کو خوش کرنا بڑی عبادت ہے، لہذا ہم تو یہ عبادت کرتے ہیں کہ دوسروں کو خوش کرتے ہیں، چاہے وہ خوش کرنا کسی گناہ کے ذریعہ ہو یا کسی ناجائز کام کے ذریعہ ہو، جب اللہ تعالیٰ نے کہہ دیا کہ دوسروں کو خوش کرو تو ہم یہ عبادت انحصار میں رہے ہیں۔ حالاں کہ یہ گمراہی کی بات ہے، اس لئے کہ دوسروں کو خوش کرنے کا مطلب یہ ہے کہ مباح اور جائز طریقے سے خوش کرو، اب اگر ناجائز طریقے سے دوسروں کو خوش کرو گے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ گناہ کر کے اللہ تعالیٰ کو تو ناراض کر دیا اور بندے کو خوش کر دیا، یہ کوئی عبادت نہیں۔ لہذا اگر دوسرے کی مرقت میں آکر یا اس کے تعلقات سے مرعوب ہو کر گناہ کا ارتکاب کر لیا تو یہ کوئی دین نہیں، یہ کوئی عبادت نہیں۔

### فیضی شاعر کا واقعہ

اکبر پادشاہ کے زمانے میں "فیضی" بہت بڑے ادیب اور شاعر گزرے ہیں، ایک مرتبہ وہ حمام سے داڑھی منڈوارہے تھے، ایک صاحب ان کے پاس سے گزرے، انہوں نے جب دیکھا کہ فیضی صاحب داڑھی منڈوارہے ہیں تو ان سے کہا:

بیت الحلم زیر

جلالہ جواب میں زبان حال سے گویا یوں فرماتے ہیں: اگر مجھ سے محبت کرتے ہو تو میں تو تمہارے ساتھ دنیا میں ملے والا نہیں ہوں کہ تم کسی وقت مجھ سے ملاقات کر کے اپنی محبت کا انتہا کرو۔ لیکن اگر تم کو یہ ساتھ محبت ہے تو اس کا تقاضہ یہ ہے کہ میرے بندوں کے ساتھ محبت کرو، میری تخلوق سے محبت کرو، اور میری تخلوق سے محبت کرنے کا تقاضہ یہ ہے کہ اس کو حتیٰ الامکان خوش کرنے کی اور خوش رکھنے کی کوشش کرو۔

اس بارے میں ہمارے معاشرے میں افراط و تفریط پائی جاتی ہے، اعتدال نہیں ہے، کچھ لوگ تو وہ ہیں جو کسی دوسرے مسلمان کو خوش کرنے کی کوئی اہمیت نہیں سمجھتے اور ان کو یہ بھی نہیں معلوم کہ یہ کتنی بڑی عبادت ہے۔ کسی بھی مسلمان کو خوش کر دیا یا کسی انسان کو خوش کر دیا تو اللہ چارک و تعالیٰ اس پر کتنا اجر و ثواب عطا فرماتے ہیں، اس کا ہمیں احساس نہیں۔ بزرگوں نے فرمایا:

ؐ دل بدست آور کہ حج اکبر است  
"کسی مسلمان کا دل ہاتھ میں لے لینا یعنی اس کے دل کو خوش کر دینا یہ حج اکبر ہے۔"

بزرگوں نے ویسے ہی اس کو حج اکبر نہیں کہہ دیا بلکہ کسی مسلمان کے دل کو خوش کر دینا واقعی اللہ تعالیٰ کے محبوب اعمال میں سے ہے۔

### دوسروں کو خوش کرنے کا نتیجہ:

ذرا اس بات کو سمجھیں کہ اگر اس حدیث کی تعلیم پر ہم سب عمل کرنے لگیں اور ہر انسان اس بات کی فکر کرے کہ میں کسی دوسرے کو خوش کروں تو یہ دنیا جنت کا نمونہ بن جائے، کوئی جھکڑا باقی نہ رہے، پھر کوئی حسد باقی نہ رہے اور کسی بھی شخص کو دوسرے سے کوئی تکلیف نہ پہنچے۔ لہذا اہتمام کر کے دوسرے کو خوش کرو، تھوڑی سی

بیت الحلم زیر

”آغا! ریش می تراشی؟“

تَرْجِمَة: ”جنتاب! آپ یہ داڑھی منڈوار ہے ہیں؟“

جواب میں فیضی نے کہا:

”بلے! اریش می تراشم، ولے دلے کے نبی خراشم“

تَرْجِمَة: ”بھی ہاں! داڑھی تو منڈوار ہاں ہوں لیکن کسی کا دل نہیں دکھا

رہا۔“

مطلوب یہ تھا کہ میرا عمل میرے ساتھ ہے اور میں کسی کی دل آزاری نہیں کر رہا، اور تم نے جو میرے اس عمل پر بھے ٹوکا تو اس کے ذریعہ تم نے میرا دل دکھایا۔ اس پر ان صاحب نے جواب میں کہا:

”دلے کے نبی خراشم، ولے دلے رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) می خراشم“

یعنی جو یہ کہہ رہے ہو کہ میں کسی کا دل نہیں دکھار ہاں ہوں، ارے اس عمل کے ذریعہ تم رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا دل دکھار ہے ہو۔“

تکلیف پہنچانا صرف زبان یا ہاتھ سے نہیں ہوتا بلکہ بسا اوقات احکام کی خلاف ورزی کر کے بھی تکلیف پہنچائی جاتی ہے۔ فیضی شاعر نے آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کو جو تکلیف پہنچائی وہ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے احکام کی خلاف ورزی کر کے پہنچائی ہے۔ ہم اپنے ارگروں کے ماحول پر نظر دوڑائیں تو نہ جانے کتنے لوگ نبی اکرم (صلی اللہ علیہ وسلم) کے احکامات کی خلاف ورزی کر کے دل آزاری کے مرتب ہو رہے ہیں، اللہ تعالیٰ ہم سب کو نبی اکرم (صلی اللہ علیہ وسلم) کے احکامات کی تعلیل کی توفیق نسب فرمائے۔ (آمین)

اللَّهُ وَالْوَالِ دُوْسُرُوں کو خوش رکھتے ہیں

لہذا بعض لوگوں نے ذہن میں بھی اور زبان پر بھی یہ بات رہتی ہے کہ ہم تو

”وسرے لوگوں کا دل خوش کرتے ہیں، اور اب دوسروں کا دل خوش کرنے کے لئے کسی گناہ کا ارتکاب بھی کرنا پڑا تو کر گز ریں گے۔ جھائی! اللہ تعالیٰ کو ناراٹھ کر کے اللہ تعالیٰ کی تافرمانی کر کے اور اللہ تعالیٰ کے حکم کو پامال کر کے کسی انسان کا دل خوش کیا، تو کیا خوش کیا کیوں کہ اللہ تعالیٰ کو تو ناراٹھ کر دیا، یہ تو کوئی عبادت نہیں ہے دوسروں کو خوش رکھنے والی حدیث کا منشا یہ ہے جو جائز امور ہیں، ان میں مسلمانوں کو خوش کرنے کی فکر کرو۔ حضرت تھانوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ وَبَرَّهُ وَأَنْصَارُهُ تَعَالَى نے اس حدیث کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا:

”یہ معمول صوفیاء کا مثل طبعی کے ہے۔“

یعنی صوفیاء کرام جو اللہ کے دوست اور اللہ کے ولی ہوتے ہیں، ہر مسلمان کو خوش کرنے کی فکر ان کی طبیعت ہن جاتی ہے، ان کے پاس آگر آدمی ہمیشہ خوش ہو کر جاتا ہے، ملول ہو کر نہیں۔ اس لئے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے فضل سے ان کو اس سنت پر عمل کی توفیق ہوتی ہے کہ وہ اللہ کے بندوں کو خوش کرتے ہیں۔ پھر آگے فرمایا: ”اس کی ایک شرط یہ ہے، وہ یہ کہ دوسروں کو سرور میں داخل کرنے سے خود شرور میں داخل نہ ہو جائے۔“

یعنی دوسروں کا تو دل خوش کر رہا ہے اور ان کو سرور دینے کی فکر میں ہے لیکن اس کے نتیجے میں خود شرور میں یعنی معاصی اور گناہ میں داخل ہو گیا، ایسا نہ کرے۔

### امر بالمعروف کونہ چھوڑے

”بعض لوگ تو اسی وجہ سے امر بالمعروف اور نبی عن المثلک نہیں کرتے۔“  
مشائی اگر قلاں کو نماز پڑھنے کے لئے کہیں گے تو اس کا دل بردا ہو گا، اگر قلاں کو کسی گناہ پر نوکیں گے تو اس کا دل بردا ہو گا، اور ہم سے کسی کامی بہانہ ہو۔ پھر فرمایا: ”کیا ان کو قرآن پاک کا حکم نظر نہیں آیا کہ:

﴿وَلَا تَأْخُذْ كُمْ بِهِمَا رَأَفَةً فِي دِيْنِ اللّٰهِ﴾  
تَرْجِمَة: "تم کو اللہ کے دین کے بارے میں ان پر ترس نہ آئے۔"

یعنی ایک شخص دین کی خلاف ورزی کر رہا ہے، گناہ کا ارتکاب کر رہا ہے، اس کے بارے میں تمہارے دل میں یہ شفقت پیدا نہ ہو کہ اگر میں اس کو گناہ کرنے پر توکوں گا تو اس کا دل دکھے گا۔

### نرم انداز سے نبی عن المُنْكَر کرے

البتہ یہ ضروری ہے کہ اس کو کہنے کے لئے طریقہ ایسا اختیار کرے جس سے اس کا دل کم سے کم دکھے، دل آزار اسلوب اختیار نہ کرے بل کہ زمی کا اندازہ ہو، اس میں ہمدردی ہو، محبت ہو، شفقت ہو، خیرخواہی ہو، اخلاص ہو، غصہ نکالنا مقصود ہے ہو۔ لیکن یہ سوچنا کہ اگر میں اس کو توکوں گا تو اس کا دل دکھے گا، چاہے کتنے بھی نرم انداز میں کہوں تو یہ سوچ درست نہیں، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کو راضی کرنا تمام خلق کو راضی کرنے سے مقدم ہے۔ لہذا دونوں انتہائی ناطق ہیں، افراد بھی اور تفسیر بھی۔ بس اپنی طرف سے ہر مسلمان کو خوش کرنے کی کوشش کرو، لیکن جہاں اللہ کی حدود آجائیں، حرام اور ناجائز امور آجائیں تو پھر کسی کا دل دکھے یا خوش ہو، اس وقت بس اللہ ہی کا حکم مانتا ہے، اس وقت اطاعت صرف اللہ اور اللہ کے رسول ہی کی کرنی ہے، کسی اور کی پرواہیں کرنی ہے۔ البتہ حتیٰ الامکان نرمی کا طریقہ اختیار کرنا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

### نظم و ضبط کی پابندی تکلیف سے بچنے کا ایک حل

ہر جگہ اور ہر ادارے کے نظم و ضبط کے کچھ قانون و آداب ہوتے ہیں جن کی رعایت رکھنا ضروری ہوتا ہے، نظم و ضبط انسانی شرافت کا ایک ایک اہم خاصہ ہے۔ اس

طرح اوارے اور گھر سے باہر راستے پر چلنے، گازی میں بیٹھنے، گازی چلاتے کے بھی اپنے اپنے آداب ہیں۔

بالکل اسی طرح کچھ کام ایسے ہوتے ہیں جن کے کرنے کے لئے اجتماع کی صورت بن جاتی ہے کیوں کہ کئی لوگوں کا ایک ہی کام ہوتا ہے اور کام کے حل کرنے کی وجہ ایک ہوتی ہے، مثلاً بل جمع کرنا، پڑول ڈالنا، لکھ لیتا یا کسی کام کی درخواستیں وصول یا جمع کرنا، یہ ایسے ملتا ہے ہوتے ہیں جہاں پر کئی افراد جمع ہوتے ہیں اور یہک وقت سب کا کام ہونا ممکن نہیں ہے تو اسی صورت میں اگر ایک دوسرے سے تعاون نہ کیا جائے تو کافی مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے اور دوسروں کی حق تکنی کا گناہ بھی اور اپنا اور دوسروں کا وقت ضائع کرنے کا وباں بھی ہوتا ہے۔

مختلف جگہوں پر ایسے کاموں کے لئے لائن لگائی پڑتی ہے رش زیادہ ہے تو لائن لگائی جاتی ہے۔ اس کا شرعی حکم یہ ہے کہ جو شخص آپ سے آگے کھڑا ہے، اس کی اجازت کے بغیر اس کی جگہ پر جانا یا اس سے آگے بڑھنا حرام ہے، لائن کی پابندی کرنا بہت ضروری ہے۔ بعض لوگ اس میں بڑا فخر محسوس کرتے ہیں کہ ہم لائن کے پابند نہیں، ہمیں کون روک سکتا ہے۔ جانور کو تو کوئی بھی نہیں روک سکتا، لیکن اگر وہ انسان ہے تو انسان ہونے کے ناطے تو اسے رکنا چاہئے اسلامی احکام کا تقاضا بھی ہے۔

اکثر تحریر یہ ہے کہ جو شخص لائن توڑ کر اپنا حق وصول کرتا ہے، آگے جا کر وہ اپنے مقصد میں کامیاب نہیں ہوتا، جتنے لوگوں کا حق دبا کر، یا حق مار کر ان کی بدوعائیں لے کر وہ آگے جاتا ہے تو کوئی ایسی ہاگہانی پر بیٹھنی آجاتی ہے کہ جتنا وقت لائن میں لگتا اس سے زیادہ وقت وہاں لگانا پڑتا ہے، مثلاً ہم لوگ کسی گازی میں بیٹھے تھے کیسیں بھروانے کی بھی لائن تھی، ڈرائیور نے لائن میں گازی کھڑی کرنے کے بعد یہ اپنی گازی آگے لے جا کر کھڑی کر دی، کسی نے اعتراض کیا اس کو سمجھا دیا جب گازی کا نمبر آیا اچانک گیس کا پریشر فلم ہو گیا اور گیس نہیں بھروانے کے بسا اوقات

لائے تو رُکر اپنا کام کروالیا آگے گاڑی پچھر ہو گئی۔

سبھی لائے تو رُکر انسان آگے پہنچ جاتا ہے، اور سمجھتا ہے کہ لائے تو رُکر میں اتنے لوگوں سے آگے نکل گیا، اور میرا کام ہو گیا، حالاں کہ درحقیقت اُس نے اتنے لوگوں کا حق مار کر اللہ کو ناراض کیا۔ ایسے وقت میں اگر ہم نظم و ضبط کی پابندی کریں تو دنیا و آخرت میں اجر کا باعث ہو گا اور اگر جلد بازی سے کام لیا تو دنیا میں بھی طعن و تشنج کا شانہ بنے گا اور آخرت میں بھی دوسروں کا حق مارنے کی وجہ سے مجرم خبرے گا۔

یورپ کے معاشرے میں اگرچہ بہت ساری خرابیاں ہیں، لیکن معاشرہ کے آداب کے سلسلے میں ان میں بہت سی خوبیاں بھی پائی جاتی ہیں۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ جب بھی پائی، سات آدمی کسی کام کے لئے جمع ہو جائیں تو اپنی لائے خود لگا لیتے ہیں، کسی کو کہنا نہیں پڑتا کہ لائے ہنالو، خود بخواہنے ہناتے ہیں اور لائے لٹا کر پھر ایک دوسرے سے فاسلے پر کھڑے ہوتے ہیں تاکہ دوسرے کو تکلیف نہ پہنچے۔ جب کہ ہمارے ہاں اولاً تو لائے لگانے کا رواج نہیں اور اگر کہیں لگتی ہے تو عام طور پر دھرم پیل ہوتی ہے اور ایک ملوکان بدتمیزی برپا ہوتا ہے حالاں کہ شریعت اسلام کا تقاضا وہ ہے جو اس معاملے میں یورپ کے لوگ کرتے ہیں کہ "الْمُسْلِمُ مَنْ سَلَّمَ" **المُسْلِمُونَ مِنْ إِيمَانِهِ وَيَدِهِ**<sup>۲</sup> یہ اصول اسلام کا تھا لیکن اہل اسلام نے اسے چھوڑ دیا اور یورپ والوں نے اختیار کر لیا۔

## تکلیف سے بچاؤ کا بارہواں راستہ

خالق خدا سے ہمدردی و خیر خواہی:

"وَعَنْ تَمِيمِ الدَّارِيِّ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ:

لے اس حدیث کی تمام تفصیل "تکلیف سے بچنے کا بارہواں راستہ" میں لکھ رکھی ہے میں دیکھ لی جائے۔

الَّذِينَ النَّصِيحةَ قُلْنَا لِمَنْ قَالَ لِلَّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ  
وَلَا نَنْهَا الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ۔" <sup>۱</sup>

ترجمہ: "حضرت قیم داری **﴿وَلَا نَنْهَا الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ﴾** سے روایت ہے کہ نبی کرم ﷺ نے فرمایا: "دین، نصیحت ہے" (یعنی نصیحت اور خیر خواہی اعمال دین میں سے افضل ترین عمل ہے یا نصیحت اور خیر خواہی دین کا ایک بہت بالشان نصب اصلی ہے) ہم نے (یعنی صحابہ **﴿وَلَا نَنْهَا الْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ﴾** نے) پوچھا کہ یہ نصیحت اور خیر خواہی کس کے لئے ہے اور کس کے حق میں کرنی چاہئے؟ حضور ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے لئے، اللہ تعالیٰ کی کتاب کے لئے، اللہ کے رسول کے لئے، مسلمانوں کے اماموں (یعنی اسلامی حکومت کے سربراہوں اور علماء) کے لئے اور تمام مسلمانوں کے لئے۔"

اس حدیث میں نصیحت اور خیر خواہی کو اعمال دین میں سے بتایا گیا ہے، اس میں چند الفاظ ذکر ہوئے ہیں ان کا مطلب و معنیوم ذکر کیا جاتا ہے تاکہ اس حدیث کو سمجھنا اور اس پر عمل کرنا آسان ہو جائے۔

❶ **لِلَّهِ:** اللہ کے حق میں خیر خواہی کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات پر ایمان لائے اس کی وحدانیت و حاکیت کا اعتقاد رکھے، اُس کی صفات و کارسازی میں کسی غیر کوششی کرنے سے اجتناب کرے اُس کی عبادت اخلاقی نیت کے ساتھ کرے، اُس کے اوامر و نوای (احکامات) کی اطاعت و فرمانبرداری کرے اس کی نعمتوں کا اقرار و اعتراف کرے اور اس کا شکر کرے اُس کے نیک اور فرمانبردار بندوں سے محبت رکھے اور بدکار و سرکش بندوں سے دور رہے۔

❷ **وَلِكِتَابِهِ:** خدا کی کتاب کے حق میں خیر خواہی کا مطلب یہ ہے کہ اس بات کا

۱ مسلم، باب بیان أن الدین النصیحة ۱/۴۱

عقیدہ رکھے کہ یہ کتاب اللہ کی طرف سے نازل ہوئی ہے اس میں جو کچھ لکھا ہے اس پر ہر حالات میں عمل کرے تجوید و ترتیل اور غور و غفران کے ساتھ اس کی تلاوت کرے اور اس کی تعظیم و احترام میں کوئی کوتاہی نہ کرے۔

**۳ وَلِرَسُولِهِ:** اللہ تعالیٰ کے رسول ﷺ کے حق میں خیرخواہی کا مطلب یہ ہے کہ اس بات کی پچے دل سے تصدیق کرے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے رسول اور اس کے صحیح ہوئے پتغیر ہیں اُن کی نبوت پر ایمان لائے وہ اللہ کی طرف سے جو پیغام پہنچائیں اور جو احکام دین ہیں اُن کو قبول کرے اور ان کی اطاعت و فرمائیداری کرے اُن کو اپنی جان، اپنی آل اولاد، اپنے ماں باپ اور تمام لوگوں سے زیادہ عزیز و محبوب رکھے ان کے اہل بیت اور ان کے صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے محبت رکھے اور ان کی سنت پر عمل کرے۔

**۴ وَلَأَنِيمَةُ الْمُسْلِمِينَ:** مسلمانوں کے اماموں کے حق میں خیرخواہی یہ ہے کہ جو شخص اسلامی حکومت کی سربراہی کر رہا ہو اُس کے ساتھ وفاداری کو قائم رکھے، احکام و قوانین کی بے جا طور پر خلاف ورزی کر کے اُن کے لئے حکومت میں خلل و احتری پیدا نہ کرے اپنی باتوں میں اُن کی ہیردی کرے اور بری باتوں میں اُن کی اطاعت سے اعتناب کرے اگر وہ اسلام اور اپنے عوام کے حقوق کی ادائیگی میں غفلت و کوتاہی کا شکار ہوں تو ان کو مناسب اور جائز طریقوں سے متنبہ کرے اور ان کے خلاف بغاوت کا علم بلند نہ کرے اگرچہ وہ کوئی ظلم ہی کیوں نہ کریں!

علماء کرام جو مسلمانوں کے علمی و دینی رہنماء ہوتے ہیں ان کی عزت و احترام کرے، شرعی احکام اور دینی مسائل میں وہ قرآن و سنت کے مطابق جو کچھ کہیں اس کو قبول کرے اور اس پر عمل کرے، ان کی اپنی باتوں اور ان کے یہی اعمال کی ہیردی کرے۔

**۵ وَعَامِتُهُمْ:** تمام مسلمانوں کے حق میں خیرخواہی کا مطلب یہ ہے کہ ان کی

دنی و دنیاوی خیر و بخلاقی کا طالب رہے ان کو دین کی تبلیغ کرے ان کو دنیا کے جائز راستوں پر چلانے کی کوشش کرے اور ان کو کسی بھی طرح نقصان پہنچانے کے بجائے نفع پہنچانے کی سعی (کوشش) کرے۔

واضح رہے کہ یہ حدیث بھی "جواب المکمل" میں سے ہے، اس کے مختصر الفاظ حقیقت میں دین و دنیا کی تمام بخلاقیوں اور عبادتوں پر حاوی ہیں اور تمام علوم اوقایں و آخرین اس چھوٹی کی حدیث میں درج ہیں۔

"حضرت جریر ابن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول کریم ﷺ سے اس بات پر بیعت کی کہ پابندی کے ساتھ تماز پڑھوں گا، زکوٰۃ ادا کروں گا اور ہر مسلمان کے حق میں خیرخواہی کروں گا۔"

اللہ تعالیٰ کی تمام تر عبادات و طاعات کا تعلق دو ہی چیزوں سے ہے ① حقوق اللہ ② حقوق العباد، لہذا حضرت جریر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حقوق اللہ میں خاص طور پر ان عبادات کا ذکر کیا جو تمام بدنبی اور مالی عبادتوں میں شہادتیں کے بعد سب سے اعلیٰ و افضل ہیں اور ارکان اسلام میں سے اہم ترین ہیں یعنی نماز اور زکوٰۃ، جہاں تک روزہ اور حج کا تعلق ہے تو ہو سکتا ہے کہ جس وقت حضرت جریر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیعت کی ہواں وقت تک یہ دونوں روزہ اور حج مسلمانوں پر فرض نہ قرار دیئے گئے ہوں! اسی طرح حقوق العباد سے متعلق اس چیز کو ذکر کیا جس کے دائرے میں بندوں کے تمام حقوق آ جاتے ہیں یعنی خیرخواہی۔

انہی حضرت جریر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ایک واقعہ اسی موقع کے نہایت مطابق ہے اور جس سے اُن کی مذکورہ بالا بیعت کا ایک عملی نمونہ سامنے آتا ہے منقول ہے کہ ایک مرتبہ حضرت جریر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک گھوڑا تین سورہم میں خریدا، پھر انہوں

ساتھ اچھائی کا معاملہ کریں اس کو خیر خواہی کہتے ہیں۔ ایسا بندہ اللہ تعالیٰ کو براپنڈ ہوتا ہے جو دوسروں کی خیر خواہی کرتا ہے۔ چنانچہ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا **الَّذِينَ النَّصِيحةَ تَرْجَمَهُونَ**: ”وین سراسر خیر خواہی ہے۔“ جیسے کہتے ہیں کہ فلاں بندے نے دلفتوں میں بات سمجھا دی۔ اسی طرح نبی ﷺ نے ان دلفتوں میں پورا دین سمجھا دیا۔

موسن کا تو کام ہی یہ ہے کہ ساری مخلوق کی خیر خواہی کرے، ہر ایک کو اس سے فائدہ پہنچے، بجائے کسی کو تکلیف پہنچانے کے ان کے وکھ درد میں کام آئے۔ اس کا طرز زندگی ایسا ہو کہ اس کے عزیز رشتہ دار، پڑوئی، محلدار، دوست احباب۔ سب کو یقین ہو کہ یہ ایسا با اخلاق انسان ہے کہ ہمیں اس سے تکلیف نہیں پہنچ سکتی۔

حضرت مولانا احمد علی لاہوری رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے: اللہ تعالیٰ کو عبادت سے نبی اکرم ﷺ کو اطاعت سے اور مخلوق خدا کو خدمت سے راضی کرو۔ آپ مخلوق خدا کی خدمت کو اپنا نسب ایمن بنائیں۔ بزرگوں کا قول ہے:

— ”ہر کہ خدمت کرد او مندوم شد  
ہر کہ خود را دید او محروم شد“

**تَرْجَمَهُ:** ”جو کوئی بھی خدمت کرتا ہے وہ مندوم بن جاتا ہے اور جو کوئی اپنے آپ کو دیکھتا رہتا ہے (کہ کوئی اس کی خدمت کرے آخر کار) وہ محروم رہ جاتا ہے۔“

اللہ تعالیٰ کو اپنی مخلوق کے ساتھ بڑا پیار ہے۔ آپ اس کا تحریر کر لیں کہ کسی نے اپنے باتوں سے محنت کر کے کوئی چیز بنائی، وہ چیز تحریر ہی کیوں نہ ہو، لیکن اس بنانے والے کو اس بنائے ہوئے پتھر سے محبت ہو جاتی ہے کہ اس پتھر کے بنانے میں وقت لگایا ہے، میں نے محنت کی ہے، یہ میری دولت ہے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی

۱/ بخاری، باب قول النبی صلی اللہ علیہ وسلم الدین النصیحة: ۱/۳

نے پہنچنے والے سے کہا تمہارا گھوڑا تو تین سورہم سے زیادہ قیمت کا ہے کیا تم اس کی قیمت پانچ سورہم لینا پنڈ کرو گے؟ وہ اسی طرح اس کی قیمت سو سورہم بڑھاتے گے اور آخر کار انہوں نے اس گھوڑے کی قیمت میں آٹھ سورہم ادا کئے جب لوگوں نے ان سے اس گھوڑے کی قیمت بڑھانے کا سبب پوچھا تو انہوں نے فرمایا اصل بات یہ ہے کہ میں نے رسول کریم ﷺ سے یہ بیعت کی تھی کہ ہر مسلمان سے خیر خواہی کروں گا (چنانچہ میں نے دیکھا کہ اس گھوڑے کا مالک وہ قیمت طلب نہیں کر رہا ہے جو حقیقت میں ہوئی چاہئے تو میں نے اس کی خیر خواہی کے پیش نظر اس کو زیادہ سے زیادہ قیمت ادا کی)۔

### دین اور خیر خواہی لازم و ملزم

عربی گاہر میں جملے کے دو جزو ہوتے ہیں ① مبتدا ② خبر۔ عام طور پر پہلا معرف ہوتا ہے اور دوسرا نکرہ۔ لیکن یہاں پر تجیب معاملہ ہے افظال الدین (جو کہ مبتدا ہے) بھی معرف ہے اور النصیحة (جو کہ خبر ہے) بھی معرف ہے (یعنی دونوں کے شروع میں الف لام ہے جو نکرہ کو معرفہ بتاتا ہے)۔ علماء نے لکھا ہے کہ جب دونوں کو معرفہ لایا جائے تو وہ لازم و ملزم ہوا کرتے ہیں اور ان میں چوپی دامن کا ساتھ ہوا کرتا ہے۔ اس کا یہ معنی ہے کہ جو دین ہے وہ سراسر خیر خواہی ہے۔ اور جو کچھ خیر خواہی ہے وہ سراسر دین ہے۔ آپ کو جہاں دین ملے گا وہاں آپ کو خیر خواہی ملے گی اور جہاں آپ کو خیر خواہی ملے گی سمجھ لینا کہ وہاں دین موجود ہے۔ جہاں آپ کو مسلمان دوسرے مسلمان کا بد خواہ نظر آئے تو سمجھ لینا کہ دین درمیان میں سے نکل چکا ہے۔

اسی لئے ایمان والوں کو چاہئے کہ ان کی سوچ ہمیشہ ثابت ہو، منفی سوچ سے بچیں۔ دوسروں کی برائیوں کو بھی نظر انداز کر دیا کریں اور اپنی طرف سے ان کے

۲/ مسلم، باب بیان آن الدین النصیحة، حاشیۃ التنوی: ۱/۵۵

رات اس میں لگے رہے۔  
جب کئی دن گزر گئے اور برتوں کا ذمیر گیا تو دوسرا حکم یہ دیا کہ اب سب  
برتوں کو ایک ایک کر کے توڑو حضرت نوح علیہ السلام نے عرض کیا کہ یا اللہ! میں  
نے بڑی محنت سے اور آپ کے حکم پر بنائے تھے اب آپ ان کو توڑنے کا حکم دے  
رہے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ہمارا حکم یہ ہے کہ اب ان کو توڑ دو۔ چنانچہ حضرت نوح  
علیہ السلام نے ان کو توڑ دیا لیکن دل دکھا کر اتنی محنت سے بنائے اور ان کو توڑا دیا۔  
اللہ تعالیٰ نے فرمایا اے نوح! تم نے اپنے ہاتھوں سے یہ بتنا بنائے اور میرے حکم  
سے بنائے، ان برتوں سے تمہیں اتنی محبت ہو گئی کہ جب میں نے تمہیں ان کو  
توڑنے کا حکم دیا تو تم سے توڑ انہیں جارہا تھا، دل یہ چاہ رہا تھا کہ یہ برلن جو میری  
محنت اور میرے ہاتھ سے بننے ہوئے ہیں، کسی طرح فتح جائیں تو بہتر ہے اس لئے  
کہ تمہیں ان برتوں سے محبت ہو گئی تھی۔ لیکن تم نے تمہیں نہیں دیکھا کہ ساری خلق  
تم نے اپنے ہاتھ سے بنائی، اور تم نے ایک مرتبہ کہہ دیا:

**(رَبَّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دِيَارًا)**

تَرَجَّمَهُ: "اے اللہ! زمین میں بننے والے سب کافروں کو ہلاک کر  
دے، اور ان میں سے کوئی باقی نہ رہے۔" تمہارے اس کہنے پر ہم نے  
اپنی خلق کو ہلاک کر دیا۔

اشارة اس بات کی طرف فرمایا کہ جس مٹی سے تم برلن بنار ہے تھے، باوجود یہ  
کہ وہ مٹی تمہاری پیدا کی ہوئی نہیں تھی اور اپنی خواہش سے وہ برلن نہیں بنار ہے تھے۔  
بل کہ میرے حکم سے بنار ہے تھے پھر بھی تمہیں ان سے محبت ہو گئی تھی تو کیا ہمیں  
اپنی خلق سے محبت نہیں ہو گئی؟ جب محبت ہے تو پھر تمہیں بھی میری خلق کے ساتھ

۲۶ سورہ نوح

خلق کو بنایا اور ان کو پیدا کیا، اس لئے ان کو اپنی خلق سے محبت ہے، لہذا اگر ان  
سے محبت کا دعویٰ ہے تو ان کی خلق سے بھی محبت کرنی ہو گی۔

## خلق سے ہمدردی خالق سے محبت کی علامت

❶ حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب رَحْمَةُ اللہِ عَلَيْهِ وَبَرَّهُ اللہُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے فرمایا: جب ہم اللہ تعالیٰ کی  
عبادت کرتے ہیں، اور اس سے محبت کی دعائیں مانتے ہیں کہ اے اللہ! ہمیں اپنی  
محبت عطا فرم۔ اس وقت مجھے یوں محسوس ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ یوں فرمائے ہیں: تم  
مجھ سے محبت کرنا چاہتے ہو؟ حالاں کہ تم نے مجھے دیکھا تو ہے نہیں کہ براہ راست تم  
مجھ سے محبت کر سکو، اور مجھ سے اسی طرح کا تعلق قائم کر سکو جیسے کسی چیز کو دیکھتے  
ہوئے کیا جا سکتا ہے، لیکن اگر تمہیں مجھ سے تعلق قائم کرنا ہے تو میں نے دنیا میں  
اپنی محبت کا مظہر ان بندوں کو بنایا ہے۔ لہذا تم میرے بندوں سے محبت کرو اور  
میرے بندوں پر رحم کھاؤ۔ اور ان کے ساتھ نزی کا برداشت کرو، اس سے میری محبت پیدا  
ہو گی۔ اور مجھ سے محبت کرنے کا طریقہ بھی یہی ہے۔

لہذا یہ سمجھنا کہ ہم تو اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہیں۔ یہ بندے کیا چیز ہیں؟ یہ  
خلق کیا چیز ہیں؟ یہ تو حیرت ہیں۔ اور پھر ان خلق کی طرف حقارت کی نگاہ ڈالنا، ان  
کو برا سمجھنا اور ان کو مکتر جاننا، یہ اس بات کی علامت ہے کہ آپ کو اللہ تعالیٰ سے جو  
محبت ہے، وہ جھوٹی محبت ہے، اس لئے کہ جس کو اللہ تعالیٰ کی ذات سے محبت ہو گی،  
اس کو اللہ کی خلق سے ضرور محبت ہو گی۔

❷ جب حضرت نوح علیہ السلام کی قوم پر طوفان آچکا، ساری قوم اس طوفان کے  
نتیجے میں ہلاک ہو گئی تو اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے وحی کے ذریعہ حضرت نوح علیہ السلام  
کو حکم دیا کہ اب تمہارا کام یہ ہے کہ تم مٹی کے برلن بناؤ، چنانچہ حضرت نوح  
علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کے حکم کی قیل میں مٹی کے برلن بنانا شروع کر دیے اور وہ

میں سے ایک بادشاہ کا ساتی اور دوسرا بارچی تھا، علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ تعالیٰ نے بحوالہ ائمہ تفسیر لکھا ہے: یہ دونوں اس الزام میں گرفتار ہوئے تھے کہ انہوں نے بادشاہ کو کھانے وغیرہ میں زبردستی کی کوشش کی تھی، مقدمہ زیر تحقیق تھا، اس نے ان دونوں کو جیل میں رکھا گیا۔<sup>۳۶</sup>

یوسف علیہما اللہ تعالیٰ جیل میں داخل ہوئے تو اپنے پیغمبرانہ اخلاق اور رحمت و شفقت کے سب سب قیدیوں کی دل داری اور خبرگیری کرتے تھے، جو بیمار ہو گیا اس کی عیادت اور خدمت کرتے، جس کو غسلیں و پریشان پایا اس کو تسلی دیتے، صبر کی تلقین اور رہائی کی امید سے اس کا دل بڑھاتے تھے، خود تکلیف اٹھا کر دوسروں کو آرام دینے کی فکر کرتے، اور رات بھر اللہ تعالیٰ کی عبادت میں مشغول رہتے تھے، ان کے یہ حالات دیکھ کر جیل کے سب قیدی آپ کی بزرگی کے معتقد ہو گئے، جیل کا افسر بھی متاثر ہوا، اس نے کہا کہ اگر میرے اختیار میں ہوتا تو میں آپ کو چھوڑ دیتا، اب اتنا ہی کر سکتا ہوں کہ آپ کو یہاں کوئی تکلیف نہ پہنچے۔

یہ دو قیدی جو یوسف علیہما اللہ تعالیٰ کے ساتھ جیل میں گئے تھے ایک روز انہوں نے کہا کہ آپ ہمیں نیک صالح بزرگ معلوم ہوتے ہیں، اس نے آپ سے ہم اپنی خواب کی تعبیر دریافت کرنا چاہتے ہیں، حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور بعض دوسرے ائمہ تفسیر نے فرمایا کہ یہ خواب انہوں نے ہتھیہ دیکھے تھے، حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ خواب کچھ نہ تھا، حضرت یوسف علیہما اللہ تعالیٰ کی بزرگی اور سچائی کی آزمائش کے لئے خواب ہنا یا تھا۔<sup>۳۷</sup>

بہرحال ان میں سے ایک یعنی شاہی ساتی نے تو یہ کہا: میں نے خواب میں دیکھا کہ میں انگور سے شراب نکال رہا ہوں، اور دوسرے یعنی باور پچی نے کہا: میں

محبت کرنی پڑے گی اگر تمہیں میرے ساتھ محبت ہے۔<sup>۳۸</sup>

## حضرت یوسف علیہما اللہ تعالیٰ جیل کی خیرخواہی

(وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَبَّعَنِ ۖ قَالَ أَحَدُهُمَا إِنِّي أَرَلَبِّيَ أَغْصِرُ حَمْرًا ۖ وَقَالَ الْأَخْرَى إِنِّي أَرَلَبِّي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِيَ خُبْرًا تَأْكُلُ الطَّيْرَ مِنْهُ ۖ نَيْتَنَا يَتَأْوِيلَهُ ۖ إِنَّا نَوْلَكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿٤﴾)

تَرَجَّمَهُ: ”اور داخل ہوئے قید خانہ میں اس کے ساتھ دو جوان، کہنے لگا ان میں سے ایک میں دیکھتا ہوں کہ نچوڑتا ہوں شراب اور دسرے نے کہا کہ میں دیکھتا ہوں کہ اٹھا رہا ہوں اپنے سر پر روٹی کہ جاؤ رکھاتے ہیں اس میں، بتلا ہم کو اس کی تعبیر، ہم دیکھتے ہیں تجوہ کوئی والا۔“ اس آیت کے تحت منشی شیعہ رحمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

قصہ یوسف علیہما اللہ تعالیٰ کو اول سے آخر تک دیکھنے تو اس میں سیکڑوں عبرت و موعظت (نیجت) کے موقع اور انسانی زندگی کے مختلف ادوار کے لئے اہم ہدایتیں ہیں، یہ ذیلی قصہ بھی بہت سی ہدایات اپنے دامن میں لئے ہوئے ہے۔ واقعہ یہ ہوا کہ یوسف علیہما اللہ تعالیٰ کی برآٹ اور پاکی بالکل واضح ہو جانے کے باوجود عزیز مصر اور اس کی بیوی نے بدنای کا چچا ختم کرنے کے لئے کچھ عرصہ کے لئے یوسف علیہما اللہ تعالیٰ کو جیل میں بسیج دینے کا فیصلہ کر لیا، جو در حقیقت یوسف علیہما اللہ تعالیٰ کی دعا اور خواہش کی تکمیل تھی، کیوں کہ عزیز مصر کے گھر میں رہ کر عصمت بچانا ایک سخت اور مشکل معاملہ ہو گیا تھا۔<sup>۳۹</sup>

یوسف علیہما اللہ تعالیٰ جیل میں پہنچنے تو ساتھ دو مجرم قیدی اور بھی داخل ہوئے، ان میں اصلاحی خطبات: ۲۲۲/۸ میں یوسف: ۳۶ میں اصلاحی خطبات: ۲۲۲/۸ میں یوسف: ۳۶ میں معارف القرآن: ۶۷/۵ میں یوسف: ۳۶ میں معارف القرآن: ۶۷/۵ میں یوسف: ۳۶

گئے، جب آپ پر کفار کی طرف سے ایشیں بر سائی جا رہی تھیں، آپ کو پھر مارے جا رہے تھے، آپ کے پاؤں زخم سے لبوچان تھے، لیکن اس وقت بھی زبان پر یہ الفاظ جاری تھے کہ:

اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمٍ فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ۔<sup>۱</sup>

تَرَجُّمَة: "اے اللہ! میری قوم کو ہدایت عطا فرماء، ان کو علم نہیں ہے، یہ مجھے جانتے نہیں ہیں، یہ نادان ہیں، اور نادانی میں یہ حرکت کر رہے ہیں، اے اللہ! ان کو ہدایت عطا فرماء۔"

زبان پر یہ الفاظ اس لئے جاری ہوئے کہ کفار کے ان اعمال سے تو نفرت اور بغضہ ہے۔ لیکن ان کی ذات سے نفرت نہیں، اور ذات بحیثیت ذات کے میرے اللہ کی خلق ہے اور میرے اللہ کی خلق سے مجھے محبت ہے۔

آپ ﷺ اپنی امت کے کتنے خیر خواہ تھے اس کا اندازہ اس آیت مبارکہ سے لگائیے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

(عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ)

تَرَجُّمَة: "تمہاری تکلیف ان پر شاق گزرتی ہے۔"

آیت کا مطلب یہ ہے کہ جو چیز تم کو مشقت میں ڈالنے والی ہے وہ نبی ﷺ کو نہیاتی ہی شاق و گراں گزرتی ہے۔

یعنی تمہاری تکلیف سے نبی ﷺ کو ضرور تکلیف ہوتی ہے۔ تمہارے درد کو وہ درد سمجھتے ہیں واضح ہو کر نبی ﷺ کی یہ صفت کفار اور مومنین دونوں کے حق میں تھی۔

① نبی ﷺ جب کفار کو کفر و شرک میں دیکھتے اور خیال فرمایا کرتے کہ یہ لوگ

۱۔ بخاری: کتاب احادیث الانبیاء: ۱/۴۹۵، رقم: ۳۴۷۷

۲۔ اصلاحی خطبات: ۲۲۷/۸

نے دیکھا کہ میرے سر پر روشنوں کا کوئی توکرا ہے، اس میں سے جانور توجہ کر کھا رہے ہیں، اور درخواست کی کہ نہیں ان دونوں خوابوں کی تعبیر بتائیے۔

علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا: اگرچہ ان دونوں کے خواب الگ الگ تھے اور ہر ایک کی تعبیر معین تھی، اور یہ بھی معین تھا کہ شاہی ساقی بری ہو کر اپنی ملازمت پر پھر فائز ہو گا، اور باور پی کو سولی دی جائے گی، تاکہ وہ ابھی سے غم میں نہ گھٹے، بل کہ ابھی طور پر یوں فرمایا کہ تم میں سے ایک رہا ہو جائے گا، اور دوسرے کو سولی دی جائے گی۔

آخر میں حضرت یوسف علیہ السلام نے فرمایا: (فَضَىَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفِينَ) میں نے تمہارے خوابوں کی تعبیر جو دی ہے محض انکل اور تجھیس سے نہیں بل کہ یہ خدائی نیعلہ ہے جو عمل نہیں سکتا، جن حضرات مفسرین نے ان لوگوں کے خوابوں کو غلط اور بناوٹی کہا ہے انہوں نے یہ بھی فرمایا ہے کہ جب یوسف علیہ السلام نے خوابوں کی تعبیر بتائی تو یہ دونوں بول اٹھے کہ ہم نے تو کوئی خواب دیکھا نہیں محض بات بنائی تھی، اس پر حضرت یوسف علیہ السلام نے فرمایا: (فَضَىَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَفِينَ) چاہے تم نے یہ خواب دیکھا یا نہیں دیکھا اب واقعہ یوں ہی ہو گا، جو بیان کیا گیا ہے، مقصد یہ ہے کہ جھوٹا خواب بنانے کے گناہ کا جوار تکاب تم نے کیا تھا اب اس کی سزا بھی ہے جو تعبیر خواب میں بیان ہوئی۔

نبی اکرم ﷺ کی اپنی امت کے

ساتھ خیر خواہی و شفقت

حضور اقدس نبی کریم ﷺ جو تمام دنیا کے لئے رحمۃ للملائیں ہا کر رسمیے

۱۔ یوسف: ۴۱

۲۔ تفسیر ابن کثیر: ص: ۱۲۸۶، یوسف: ۴۱

کس انجام بد کا شکار ہونے والے ہیں۔ یہ لوگ کیوں کراپنے ہاتھوں اپنے لئے بلاکت کا کنوں کھود رہے ہیں، تب حضور ﷺ کے دل پر نہایت صدمہ گز رتا تھا۔

بس اوقات یہ کیفیت اس قدر بڑھ جاتی کہ اللہ تعالیٰ حضور ﷺ کی تسلی و سکون کے لئے اپنا کام و پیغام بھیجتے۔

سورہ نیم میں ہے «فَلَا يَخْرُنُكَ فَوْلَهُمْ» ان کی باتوں سے آپ اپنا جی بران کریں۔

سورہ آل عمران میں ہے «وَلَا يَخْرُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ» کفر میں بڑھ بڑھ کر حصہ لینے والوں کی حالت سے آپ علیمین نہ ہوں۔

واقعات بدر میں مذکور ہے کہ جب کفار مکہ قید کر لئے گئے تو رات کو نبی اکرم ﷺ کو نیند نہ آئی، ادھر سے ادھر حضور ﷺ کروٹیں لیتے تھے کرب و اضطراب نہیاں تھا، ایک انصاری نے عرض کیا: حضور ﷺ کو کچھ تکلیف ہے، فرمایا: نہیں، مگر عباس کے کراپنے کی آواز میرے کان میں آرہی ہے، اس لئے مجھے چین نہیں پڑتا۔

انصاری پچکے سے اٹھا، اس نے جا کر عباس کی مشک بندی کھول دی، انہیں آرام مل گیا، تو وہ فوراً سو گئے۔ انصاری پھر حاضر خدمت ہو گیا، حضور ﷺ نے پوچھا: اب عباس کی آواز کیوں نہیں آتی۔ انصاری بولا: میں نے ان کے بندھن کھول دیے ہیں، فرمایا: جاؤ سب قیدیوں کے ساتھ ایسا ہی برداشت کرو۔ جب حضور ﷺ کو اطلاع دی گئی کہ سب قیدی اب آرام سے ہیں، تب نبی کریم ﷺ کا اضطراب دور ہوا اور حضور خواب شیریں سے استراتحت گزیں ہوئے۔

ذر اس وقت ہے، قیدی وہ تھے جنہوں نے ۱۳ سال تک متواتر اہل ایمان کو ستایا

تھا، کسی کو آگ پر لایا کسی کو خون میں نہلایا، کسی کو بھاری پتھروں کے نیچے دبایا، کسی کو سخت اذیتوں کے بعد خاک و خون میں سلایا تھا اور پھر ان پر یہ نرمی، یہ سلوک!۔ عباس حضور ﷺ کے پچھا تھے، اور جہاں تک معتبر روایات سے معلوم ہوا ہے، وہ بادل ناخواستہ صرف قوم کے اکراہ و اجبار (محبوب کرنے سے) سے بدر میں آئے تھے اس وجہ سے حضور کے عدل و انصاف نے ان میں اور دوسرے قیدیوں میں کوئی امتیازی فرق قائم کرنا پسند نہ فرمایا۔

لیکن حضور ﷺ کی رحم دلی اور طبعی شفقت و رأفت کا یہ عالم تھا کہ جب تک سب قیدیوں کے با آرام ہونے کی رپورٹ نہ لی اس وقت تک حضور ﷺ کو نیند تک نہ آئی۔

«عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ» کا یہ جلوہ ایسے حملہ آور ان دشمنان جانی و ایمانی کے مقابلہ میں تھا۔

② جب نبی ﷺ بھرت فرمایا کہ رفق افروز ہمیں ہو چکے تو اللہ تعالیٰ نے اپنے فرمان «وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ» کا مفہوم ظاہر فرمایا اور اہل مکہ پر قحط شدید کی آفت کو اتنا قحط اس شدت کا تھا کہ اہل مکہ کی آنکھوں کی روشنی بھی کم ہو گئی۔

ابوسیان اموی ہمیشہ مسلمانوں سے بر سر پر خاش (لڑائی پر آمادہ) رہا کرتا تھا۔ وہ خود و بار مصطفوی ﷺ میں حاضر ہوا اور نہایت ادب سے عرض کیا: حضور ﷺ ہمیشہ احسان اور صدر حرم کی تعلیم دیا کرتے ہیں۔ ہم حضور ﷺ کے قرائیق (رشید وار) ہیں اور حرم کے بھی (درخواست)۔ احسان فرمائیے اور دعا کیجئے کہ اس قحط شدید سے ہمیں تجات ملتے۔

نبی کریم ﷺ نے شمام بن اہل سردار بخجہ کو "جو دولت ایمانی سے مالا مال

ہو چکا تھا، حکم بھیج دیا کہ مکہ میں فوراً نسلہ پہنچانے کا بندوبست کرے اس کے علاقہ میں انہجہ بکثرت تھا، اس نے غد صرف اسی لئے روک رکھا تھا اور منفعت تجارت کو بھی نظر انداز کر دیا تھا کہ اہل مکہ دشمنان رسول ہیں، اب حکم نبوی کی تعیل ہوئی اور اہل مکہ کی جان میں جان آئی۔

یہ بھی دشمنوں کے مقابلہ میں ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّم﴾ کا ایک شہوت تھا۔

۲ جنگ طائف ان حملہ آوروں کے ساتھ ہوئی جن سے خشن و اوطاس میں شدید محاрабہ (مقابلہ) ہوا تھا، یہ لوگ ان مقامات سے ٹکست کھا کر طائف کے قاعد میں جمع ہو گئے تھے اور ابھی ان کی فوجی طاقت زوروں پر تھی۔ نبی کریم ﷺ نے قلعہ کا حاصرہ کر لیا۔ چند روز کے بعد حضور ﷺ کو معلوم ہوا کہ دشمن حاصروں کی شدت سے سخت تکلیف میں ہے، بھوک نے ان کی بلاکت کو بہت قریب کر دیا ہے۔ حضور ﷺ نے حاصروں اخدادیہ کا حکم دے دیا۔ چند صحابہ ﷺ نے جگلی اصول کو مد نظر رکھتے ہوئے عرض بھی کیا کہ اب تو قلعہ فتح ہی ہونے والا ہے۔ مگر حضور ﷺ نے ازراہ کرم جو حکم دیا تھا، اس کی تعیل کرائی۔ یہ واقعہ ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّم﴾ کا تیر انہوں نے ہے۔

ان نظائر سے واضح ہو جاتا ہے۔ ایسے نظائر اور بھی بہت ہیں کہ قلب رحم اور طبع کریم پر اہل محاрабہ کی حالت زیوں اور انجام بدکیا اثر ہوا کرتا تھا۔ اہل اسلام کے متعلق حضور ﷺ کی رحمت و شفقت کا بیان بے پایاں ہے۔

عبادات و معاملات میں اسکی مثالیں بکثرت ملتی ہیں کہ امت کو دشواری سے بچانے کے لئے یا امت کی آسانی کے لئے حضور کیا کچھ توجہ فرمایا کرتے تھے،

ت النوبة: ۱۲۸۔ مسلم، باب غزوۃ طائف: ۱۰/۲

ت النوبة: ۱۲۸

یعنی امت کی تکلیف اور امت کی راحت کو اپنی راحت قرار دے رکھا تھا۔ صحیح بخاری میں حضرت ابن عباس اور ابو جہہ النصاری رضی اللہ عنہما عنہما سے روایت ہے: شبِ معراج کو پچاس نمازیں فرض کی گئی تھیں۔ سیدنا موسیٰ علیہ السلام کے نبی کریم ﷺ سے فرمایا: "إِنَّ أَمْنَكَ لَا تُطِيقُ" (آپ کی امت میں اتنی عبادت کی طاقت نہیں) اب حضور ﷺ نے رجوع الی اللہ فرمایا۔ تخفیف ہوئی موسیٰ علیہ السلام کے نبی کریم ﷺ کو وہی کہا جو پہلے کہا تھا اور نبی کریم ﷺ ہر بار رجوع الی اللہ فرماتے رہے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ پانچ نمازیں رہ گئیں۔

اس واقعہ سے دو نتیجے صاف طور پر برآمد ہوتے ہیں:

اول: نبی کریم ﷺ فرمان حکم کے کتنے مطیع تھے کہ جب پچاس نمازوں کا حکم ہوا تو حضور نے اس بارہ میں ذرا بھی اب کشائی نہیں فرمائی۔

دوم: حضور ﷺ اپنی امت پر کس قدر مہربان تھے کہ جب موسیٰ کلیم اللہ جیسے تجوہ کار نبی نے "إِنَّ أَمْنَكَ لَا تُطِيقُ" کو دہرا دیا تو فوراً اس پاک فطرت کا ظہور ہوا جو ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّم﴾ میں پہاڑ تھی اور حضور ﷺ نے بار بار رجوع الی اللہ فرمایا۔

اس حسن ادب اور انتہا والجا کا شرہ یہ ہوا کہ تعداد تو پچاس سے پانچ رہ گئی اور ثواب وہی پچاس کا رکھا گیا۔

میرا خیال ہے کہ اگر سیدنا موسیٰ علیہ السلام "إِنَّ أَمْنَكَ لَا تُطِيقُ" کے جملہ کا استعمال نہ فرماتے اور حضور ﷺ کو کسی اور دلیل سے انتہا تخفیف پر مائل کرنا چاہیجے تو وہ اپنے ارادہ میں کامیاب نہ ہو سکتے۔

نبی اکرم ﷺ کے کمال عبودیت اور شوق عبادت کے سامنے تو پچاس

نمازوں کی کثرت بھی کوئی اہمیت نہ رکھتی تھی۔ آپ کا قلب شاکر اور وہ لسان ذا کرو جو یادِ اللہ سے ایک دم کے لئے غافل نہ ہوتے ہوں، ان کے لئے مدد و دقت میں مدد و دکھتوں کا ادا کر لینا کیا دشوار ہو سکتا ہے۔

۴ ماہ رمضان تھا، تبی اکرم ﷺ مدینہ سے لکھ مظہر کو تشریف لارہے تھے، حضور ﷺ روزے رکھا کرتے تھے، جب مقام غفاران پہنچے تو حضور ﷺ نے پانی منگایا اور دست مبارک کو بلند کرتے ہوئے لوگوں کو دکھلا کر پانی پی لیا اور پھر مکہ پہنچنے تک روزہ نہ رکھا۔

یہ ترجمہ تو صحیح بخاری کی روایت گن این عباس رَجُلَةَ الْعَالَمَةِ کا ہے، لیکن دیگر روایات میں صراحت ہے کہ تبی ﷺ نے اس لئے روزہ اظفار فرمایا اور روزہ نہ رکھا کہ اہل الشکر کو سفر میں روزہ کی شدت تکلیف دھتی اور امت کی تکلیف سے حضور ﷺ خود تکلیف محسوس فرماتے تھے۔

۵ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رَجُلَةَ الْعَالَمَةِ سے روایت ہے کہ تبی ﷺ نے دوراتِ تراویح کی نماز لوگوں کے ساتھ پڑھی اور تیری شب کو حضور ﷺ مسجد میں نماز کے لئے تشریف نہ لے گئے۔ اور پھر صحیح لوگوں سے فرمایا:

”فَذَرَيْتُ اللَّهِيْ صَنَعْتُمْ فَلَمْ يَمْعِنُنِي مِنَ الْخُرُوجِ إِلَيْكُمْ إِلَّا أَنِّي خَشِيْتُ أَنْ يُقْرَضَ عَلَيْكُمْ“۔

ترجمہ: ”اس نماز کے لئے تمہارا آنا، انتظار کرنا وغیرہ میں نے دیکھا، مجھے آنے میں صرف یہ خیال مانع ہوا کہ کہیں یہ نماز تم پر فرض نہ کر دی جائے۔“

۱۔ بخاری، باب من أفترى السفر لبراء الناس: ۲۶۱/۱

۲۔ مسلم، باب جواز الصوم والfast فى شهر رمضان: ۳۵۶/۱

۳۔ نسائي، باب قيام شهر رمضان: ۲۳۸/۱

۱ حضرت انس رَجُلَةَ الْعَالَمَةِ سے روایت ہے کہ تبی کریم ﷺ نماز تجد میں تھے، میں حضور ﷺ کے ساتھ چاہل میں ہوا۔ حضور ﷺ نے میری اقدام کو محسوس کیا تو نماز بھلی کر دی۔

۲ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رَجُلَةَ الْعَالَمَةِ نے تبی اکرم ﷺ کے طرزِ عمل کو ان الفاظ میں روایت فرمایا ہے:

”اِنْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَدَعُ الْعَمَلَ وَهُوَ يُحِبُّ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ خَشِيَّةً أَنْ يَعْمَلَ بِهِ النَّاسُ فَيَقْرُضُ عَلَيْهِمْ“۔

ترجمہ: ”تبی کریم ﷺ ایسے عمل کو بھی چھوڑ دیتے جس کا کرنا حضور ﷺ کو پسند ہوتا، اس خیال سے کہ لوگ بھی عمل کرنے لگیں گے اور کہیں وہ عمل فرض نہ تھہرا لیا جائے۔“

ان جمل روایات سے ثابت ہو جاتا ہے کہ ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّم﴾ کی صفت حضور ﷺ میں کیسی محکم تھی اور امت کی تکلیف کا خیال حضور ﷺ پرس قدر تھا۔

یہ محبت، یہ شفقت، یہ الفت، یہ بیار تو ان باب کو بھی اپنی سب اولاد کے ساتھ یکساں نہیں ہوتا جو حضور ﷺ کی رحمت رب العالمین کے بعد ہر ایک رحم کرنے بے شک حضور ﷺ کی رحمت رب العالمین کے بعد ہر ایک رحم کرنے والے اور محبت کرنے والے سے برتر اور بڑھ کر تھی۔

﴿حَرِيقُنْ عَلَيْكُمْ﴾

۱۔ مسلم، باب أمر الأئمة بنخفيف الصنعة: ۱۸۸/۱

۲۔ بخاری، باب تحریض النبي علی قیام اللیل والتوافل من غیر ایجاب: ۱۵۲/۱

۳۔ التوبہ: ۱۲۸

جب حرس کا استعمال علیٰ کے صد سے گیا جاتا ہے تو اس کے محتی شدت طلب ہوتے ہیں آیت کا ترجمہ یہ ہوا کہ "ہمارا نبی ﷺ تم لوگوں کی لفظ رسانی کا کمال درجہ طالب و شائق ہے۔"

آیت بالا سے بوضوح ثابت ہے کہ نبی ﷺ کو ہی نوع کے مقاد اور رفاه وصلاح کی آرزو بدرجہ کمال تھی۔

سورہ یوسف میں ہے:

(وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَضَ بِمُؤْمِنِينَ)

**تَرَجَمَه:** "بہت لوگ ہیں جو ایمان نہ لائیں گے اگرچہ تھوڑے کو ان سے ایمان لے آنے کی بڑی چاہت ہے۔"

اس آیت سے بھی بھی استفادہ ہوا کہ حضور ﷺ کا منہجے نظر اور کمال آرزو بھی تھا کہ تمام عالم کے سر ایک ہی مالک و خدہ لا شریک له کے سامنے بھیکھے ہوئے ہوں۔

رپٰ واحد کا دین واحد ہی تمام انسان کو متحدد و متفق بنانے والا ہو۔

قریش کے سردار عتبہ نے ایک بار نبی ﷺ سے مل کر یہ عرض کیا تھا۔

(اللَّهُ) کیا تم مال و دولت چاہتے ہو؟

میرا ذمہ ہے کہ سب سے زیادہ زر و مال تیرے پاس جمع کراؤں گا۔

(ب) کیا تم ریاست کے خواہاں ہو؟

ہم سب تجھے اپنا ریس تسلیم کر لیتے ہیں۔

(ج) کیا تم تخت قائم کرنا چاہتے ہو؟

میں سارے عرب سے تیری فرمائیں روایتی کی تصدیق کراؤں گا۔

نبی ﷺ نے فرمایا، مجھے نہ زر و دولت کی ضرورت ہے اور نہ ریاست و

حکومت کی آرزو ہے۔ میں تو رب العالمین کا پیغام لے کر آیا ہوں اور اسی کا ہر ایک سننے والے کان تک پہنچا دینا میرا مقصود ہے۔

ایک بار ابو جہل لعین نے حضور ﷺ کو مصروف کیا۔ حزہر عم رسول ﷺ کو نے یہ واقعہ سنات تو انہوں نے ابو جہل کو جایا اور پھر نبی ﷺ کو آکر بتالا۔ محمدؐ تم کو خوش ہونا چاہئے کہ میں نے ابو جہل سے تمباک انتقام لے لیا۔

نبی ﷺ نے جواب دیا۔ مجھے انتقام وغیرہ سے کوئی تعلق نہیں۔ بل ا تم مسلمان ہو جاؤ تو مجھے بڑی خوشی ہوگی۔

سیدنا حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دل میں یہ بات جنمی اور وہ مسلمان ہو گئے۔

ان واقعات سے ظاہر ہے کہ نبی ﷺ کا وہ اغراض کے گرد و غبار سے بلدر تھا۔ حضور ﷺ کی تعلیم اور تعلم کے لئے بے حد سرگرمی کی ذاتی مخادر پر مبنی نہ تھی، انتقام اور دیگر رذائل سے حضور ﷺ کے اخلاق عالیہ پاک و صاف تھے یعنی حضور ﷺ کی آرزو اپنے نفس کے لئے کچھ بھی نہ تھی۔ حضور ﷺ کا پیکر محبت کل تھا اور حضور ﷺ کا وجود و منفعت عام اور بخوبی عامہ کے صفات سے مشکل و جسم تھا۔ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم۔

حضور ﷺ کی آن اوعیہ پر نظر ڈالو جو وقتاً فوتاً حضور ﷺ نے امت کے حق میں فرمائی ہیں۔ وفات سے ایک ماہ پہلے ایک خطبہ کے آغاز میں فرمایا:

"مسلمانو! اللہ ہمیں سلامتی سے رکھے، تمہاری حفاظت فرمائے، چھپیں شر سے بچائے، تمہاری مدد کرے، تم کو بلند کرے، ہدایت اور توفیق دے، اپنی پناہ میں رکھے، آنکھوں سے بچائے۔ تمہارے دین کو تجدارے لئے محفوظ بنائے۔"

وزرا ان الفاظ پر غور کرو، ایک کے بعد دوسری دعا اور دوسری کے بعد تیسری گویا

سلسلہ الروض الأنف: ۴۷/۲، باب بین النبي صلی اللہ علیہ وسلم و بین فویش

سلسلہ الروض الأنف: ۴۴/۲، اسلام حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ

بیدری العسل نعمت

حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے:  
 "إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَعْخُولُنَا بِالْمَوْعِظَةِ فِي الْأَيَّامِ، مَخَافَةَ السَّامَةِ عَلَيْنَا."  
 ترجمہ: "نبی کرم ﷺ کا سنا ہم کو گاہ بگاہ وعظ سنایا کرتے تھے اس  
 اندر سے کہ روزانہ وعظ کا سنا ہم پر گراں نہ گز رے۔"  
 نبی ﷺ کا یہ اصول از راہ شفقت و رافت تھا کہ سامنے جس قدر بھی میں  
 نشاط پھر اور حضور قلب سے میں اور آئندہ کے لئے شوق تمام ہاتھ رہے:  
 عادت مبارکہ تھی کہ جب بحالت نماز کی پچ کے روئے کی آواز سن پاتے تو  
 نماز ہلکی فرمادیتے کہ ماں پچ کو جلد سنجال سکے۔  
 عادت مبارکہ تھی کہ سوار ہو کر کسی کو پاپیاہہ ہم کاب چلنے کی اجازت نہ فرماتے  
 تھے۔ اگرچہ بہت سے فدائی اس خدمت کے تمنائی رہتے، یا تو اسے سوار کر لیتے تھے  
 یا واپس لوٹا دیتے تھے۔  
 عادت مبارکہ تھی کہ جب کوئی مسلمان مقرض ہو جاتا تو اس کا قرض بیت المال  
 سے قبل از مدینہ ادا فرمادیتے تھے۔ مگر خود کسی مردہ کا مال قبول نہ فرمایا کرتے تھے۔  
 نبی ﷺ کرتے تھے کسی کی غیبت میرے سامنے مت کرو۔ میں نہیں چاہتا کہ کسی  
 کی طرف سے میری صاف دلی میں فرق آئے۔ بار بار ایسا ہوا کہ ساری ساری رات  
 امت کے حق میں دعا کرتے ہوئے گزر جاتی تھی۔ چھوٹے بچوں کو پیار کرتے ان کو  
 خود سلام کیا کرتے، ان کے سر پر دست شفقت رکھتے، گلی میں کھلتے ہوئے بچوں کو  
 اپنی سواری پر آگے چھپے سوار کر لیتے، غالباً میں کے ساتھ زمین پر بیٹھ کر کھانا کھانے  
 میں شامل ہو جاتے۔

۱۔ مسلم، صفات المنافقین، رقم: ۲۸۶۱

۲۔ بخاری، باب من أخف الصلاة عند بكاء الصبي: ۹۸۱

دعا برکت دیتے تھکتے ہی نہیں۔ یہ اسی صفت حَرِيقُنَ عَلَيْكُم کا ظہور ہے۔  
 اور یہ خصوصیت ذات ہمایونی ہی کی ہے۔

۳۔ يَا رَبِّ صَلِّ وَسَلِّمْ دَائِمًا أَبَدًا  
 عَلَى نَبِيِّكَ خَيْرِ الْخَلْقِ كُلِّيْمَ  
 (بِالْمُؤْمِنِينَ رَءَ وَفَ رَحِيمَ)

ترجمہ: "وہ مونوں سے بہت پیار کرنے والا اور ان پر بیش رحم  
 کرنے والا ہے۔"

آیت بالا میں نبی ﷺ کو رء و ف اور رَحِيمَ کے اسماء سے یاد فرمایا گیا  
 ہے۔ رء و ف رافت سے مبالغہ کا صیغہ ہے۔

رَحِيمَ رحم سے صفت مثبتہ کا صیغہ ہے۔

لہذا رء و ف کے معنی کامل العطف ہیں اور رَحِيمَ کے معنی دائم الرحمت ہیں۔  
 سورہ حج اور سورہ بقرہ میں ہے۔

(إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُ وَفَ رَحِيمَ)

ترجمہ: "اللہ تعالیٰ انسانوں پر رء و ف و رحیم ہے۔"

نبی ﷺ کے حق میں یہ امر نہایت شرف و عزت اور غایت تکریم و حرمت کا  
 موجب ہے کہ حضور ﷺ کی صفت میں وہ دونام بحالت ترکیبی تجویز فرمائے  
 گئے جو اسی ترکیب کے ساتھ خود ذات پاک بھائی کے لئے مستعمل ہوئے ہیں۔

ہاں اللہ تعالیٰ کی رافت و رحمت کو عوام الناس پر عام فرمایا گیا ہے اور حضور کی  
 رافت و رحمت کو بالخصوص مونین کے ساتھ خاص کیا گیا ہے۔ فہم معانی میں اس عوام و  
 خصوص کا امتیاز یاد رکھتے ہوئے مونین کے لئے شکر و ابہاج کا مقام ہے کہ ان کو  
 المثانع (دوہری) رحمت و عطفوت کا مورود و مصدق بنایا گیا ہے۔

رہا ہے۔ حضرت عمر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ اس کو دیکھ کر کھڑے ہو گئے اور پوچھنے لگے "من آنت" تو کون ہے؟ جواب ملا، میں ابو بکر ہوں۔

حضرت عمر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ حیران ہو کر پوچھنے لگے، اے امیر المؤمنین! رات کی تاریکی اور تہائی میں کیا آپ اس بڑھیا کی خدمت کرنے جا رہے ہیں اور پھر پوچھا کہ آپ کے پاؤں میں تو جوتے بھی نہیں، اس طرح نگلے پاؤں کیوں چل رہے ہیں؟ حضرت ابو بکر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ نے جواب دیا، عمر! میں نے اس لئے جوتے نہ پہنے کے ایسا نہ ہو کہ میرے پاؤں کے جوتے کی آواز سے کسی سونے والے کی نیند میں خلل آجائے اور کسی کو میرے اس عمل کا پڑھ چل جائے۔ ۷

ہمیں بھی چاہئے کہ ہم بھی جو کام کریں خالص اللہ کی رضا کے لئے کریں۔ پھر دیکھنا کہ اللہ تعالیٰ ہم پر کس طرح مہربانی فرمائیں گے۔

ای طرح آپ رضوی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے محلہ والوں کی بکریوں کا دودھ بھی دو دھ کر دیا کرتے تھے۔ جب یہ خلیفہ بنے تو محلہ کی ایک لڑکی نے کہا (اب تو حضرت ابو بکر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ خلیفہ بن گئے ہیں لہذا) ہمارے گھر کی بکریوں کا دودھ اب تو کوئی دو دھ کرنے نہیں دے گا۔ حضرت ابو بکر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ سن کر فرمایا تھا۔ میری عمر کی قسم! میں آپ لوگوں کے لئے دو دھ ضرور دو باما کروں گا اور مجھے امید ہے کہ خلافت کی ذمہ داری جو میں نے اٹھائی ہے یہ مجھے ان اخلاق کریمانہ سے نہیں ہٹائے گی جو پہلے سے مجھ میں ہیں۔ چنانچہ خلافت کے بعد بھی محلہ والوں کا دودھ دو باما کرتے اور بعض دفعہ از راہ نماق محلہ کی لڑکی سے کہتے اے لڑکی! تم کیسا دودھ نکلوانا چاہتی ہو؟ جھاگ والا یا بغیر جھاگ کے۔ بھی وہ کہتی جھاگ والا اور بھی کہتی بغیر جھاگ کے، بہر حال جیسے وہ کہتی ویسے یہ کرتے۔ ۸

۱۔ سیر الصحابة: ۱۹۱

۲۔ کنز العمال، کتاب الخلافة، قسم الافعال: ۵، ۲۴۴، رقم الحديث: ۱۴۷۳

ان سب امور کا ظہور از راہ شفت و رافت ہوا کرتا تھا اور اس بلند ترین رافت و رحمت کا ظہور حضور پر نور کے خصائص میں سے تھا۔

## خاموش خدمت

صدیق اکبر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے دور خلافت میں غریبوں، ناداروں، اور بیواؤں کی خدمت کرنے کے لئے آدمیوں کو مقرر کیا ہوا تھا۔ ایک دفعہ حضرت عمر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ نے وہ فہرست دیکھی تو ایک بڑھیا کے نام کے سامنے اس کی خدمت کرنے کے لئے کسی کا نام نہیں لکھا ہوا تھا۔ حضرت عمر رضوی اللہ تعالیٰ عنہ مجھے کے شاید یہ کام کسی نے ذمہ نہیں لیا۔ انہوں نے دل میں سوچا کہ ان کا کام میں کر دوں گا۔ چنانچہ اگلے دن فجر کی نماز پڑھ کر اس عورت کے گھر گئے تو دیکھا کہ جھاڑ و بھی دیا ہوا ہے اور پانی بھی بھرا ہوا ہے۔ پوچھا، ماں! یہ خدمت کون کر گیا ہے؟ کہنے لگی کہ کوئی آتا ہے اور وہ پانی بھی بھر جاتا ہے اور جھاڑ و بھی دے جاتا ہے، مجھے آج تک اس کے نام کا پتہ نہیں ہے، نہ میں نے پوچھا اور نہ بھی اس نے بتایا ہے۔

انہوں نے سوچا کہ اچھا میں اگلی دفعہ فجر سے پہلے جاؤں گا، جب فجر سے پہلے گئے تو دیکھا کہ سب کام ہوا پڑا ہے، پھر انہوں نے سوچا کہ میں اب تجدید پڑھتے ہی آ جاؤں گا، چنانچہ تجدید کے وقت آئے تو دیکھا کہ جھاڑ و بھی دیا ہوا ہے اور پانی بھی بھرا ہوا ہے۔ وہ بھی آخر عمر ابن الخطاب رضوی اللہ تعالیٰ عنہ تھے، کہنے لگے کہ اچھا میں کل دیکھوں گا۔ چنانچہ انہوں نے اگلے دن عشا کی نماز پڑھی اور راستے میں ایک جگہ چھپ کر بیٹھ گئے تاکہ دیکھ سکوں کہ بڑھیا کے گھر میں کون جاتا ہے۔

جب آجھی رات کا وقت ہوا اور اندر حیرا گھرا ہو گیا تو دیکھا کہ ایک آدمی جس کے پاؤں میں جوتے نہیں تھے، نگلے پاؤں آہستہ آہستہ چلتا ہوا اس بڑھیا کے گھر جا

۱۔ رحمة للعلماء: ۷۸/۲

بیت العلیٰ ازہر

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمایا کرتے تھے "جس طرح مال کی زکوٰۃ ادا کرنا ضروری ہے اسی طرح جسم کی زکوٰۃ دینا بھی ضروری ہے اور جسم کی زکوٰۃ یہ ہے کہ دوسروں کی خدمت کرے اور ان کے غم کو اپنام ہنالے۔"

### حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا واقعہ:

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے غلام حضرت اسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں: میں ایک مرتبہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ حرہ کی طرف جا رہا تھا۔ ایک جگہ آگ جلتی ہوئی جنگل میں نظر آئی۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ شاید یہ کوئی قافلہ ہے جو رات ہو جانے کی وجہ سے شہر میں نہیں گیا، باہر ہی تھیر گیا، چلو اس کی خبر لیں۔ رات کو حفاظت کا انتظام کریں۔

دہاں پہنچنے تو دیکھا ایک عورت ہے جس کے ساتھ چند بچے ہیں جو رورہے ہیں اور چلا رہے ہیں اور ایک دیگر بچہ چولے پر رکھی ہے جس میں پانی بھرا ہوا ہے اور اس کے نیچے آگ جل رہی ہے۔ انہوں نے سلام کیا اور قریب آنے کی اجازت لے کر اس کے پاس گئے اور پوچھا کہ یہ نیچے کیوں رو رہے ہیں۔ عورت نے کہا کہ بھوک کی وجہ سے رو رہے ہیں۔ دریافت فرمایا کہ اس دیگر میں کیا ہے۔ عورت نے جواب دیا:

پانی بھر کر بہلانے کے واسطے آگ پر رکھ دی ہے کہ ذرا ان کو تسلی ہو جائے اور سو جائیں۔

امیر المؤمنین عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اور میرا اللہ ہی کے بیہاں فیصلہ ہو گا کہ میری اس دیگر کی خبر نہیں لیتے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ رونے لگے اور فرمایا: اللہ مجھ پر رحم کرے بھل ا عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تیرے حال کی کیا خبر ہے۔ کہنے لگی کہ وہ ہمارے امیر ہیں اور ہمارے حال کی خبر بھی نہیں رکھتے۔ اسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ مجھے ساتھ لے کر واپس ہوئے اور ایک بوری میں بیت المال سے کچھ آتا اور بکھوریں اور چربی اور کچھ کپڑے اور کچھ درہم لئے، غرض اس بوری کو بھر لیا اور فرمایا کہ یہ میری کمر پر رکھو دے۔ میں نے عرض کیا کہ میں لے چلوں۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ نہیں میری کمر پر رکھو دے۔ دو تین مرتبہ جب میں نے اسرار کیا تو فرمایا کیا قیامت میں بھی میرے بوجھ کو تو ہی اٹھائے گا اس کو میں ہی اٹھاؤں گا اس لئے کہ قیامت میں مجھے ہی سے اس کا سوال ہو گا۔

میں نے مجبور ہو کر بوری کو آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی کمر پر رکھ دیا۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نہایت تیزی کے پاس تشریف لے گئے، میں بھی ساتھ تھا، وہاں پہنچ کر اس دیگری میں آتا اور کچھ چربی اور بکھوریں ڈالیں اور اس کو چلانا شروع کیا اور چوبیے میں خود ہی پچونک مارنے لگے۔

اسلم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ آپ کی گنجان واز ہی سے ڈھوان لکھتا ہوا میں دیکھتا رہا تھا کہ حریرہ ساتیار ہو گیا۔ اس کے بعد آپ نے اپنے دست مبارک سے نکال کر ان کو خلا لیا۔ وہ سیر ہو کر خوب ہنسی کھیل میں مشغول ہو گئے اور جو بچا تھا وہ دوسرے وقت کے واسطے ان کے حوالے کر دیا۔ وہ عورت بہت خوش ہوئی اور کہنے لگی۔ اللہ تعالیٰ تمہیں جزاۓ خیر دے۔ تم تھے اس کے مستحق کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی جگہ تم ہی خلیفہ بنائے جاتے۔ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کو تسلی دی اور فرمایا کہ جب تم خلیفہ کے پاس جاؤ گی تو مجھ کو بھی وہیں پاؤ گی۔

حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس کے قریب ہی ذرا بہت کر زمین پر بیٹھ گئے اور تھوڑی دیر بیٹھنے کے بعد چلے آئے اور فرمایا: میں اس لئے بیٹھا تھا کہ میں نے ان کو روتے ہوئے دیکھا تھا۔ میرا دل چاہا کہ تھوڑی دیر ان کو ہبنتے ہوئے بھی دیکھوں۔

۱۔ سیر الصحابة: ۱/۱۷۱  
۲۔ اُلدالعابۃ فی معرفة الصحابة: ۴/۱۰۵، فضائل عمر ابن الخطاب رضی اللہ عنہ

صحح کی نماز میں اکثر سورہ کہف، ط وغیرہ بڑی سورتیں پڑھتے اور روتے کہ کسی کتنی صفحوں تک آواز جاتی۔ ایک مرتبہ صحح کی نماز میں سورہ یوسف پڑھ رہے تھے۔ (انما اشکُواْ بَنِيٰ وَحَزْنِيٰ إِلَى اللّٰهِ) پر پہنچنے تو روتے روتے آواز نہ لٹلی۔ تجدید کی نماز میں بعض مرتبہ روتے روتے گر جاتے اور بیمار ہو جاتے۔

یہ ہے اللہ تعالیٰ کا خوف اس شخصیت میں جس کے نام سے بڑے نامور بادشاہ ڈرتے تھے، کا نتیجہ تھے۔ آج بھی چودہ سو یوں گزرنے کے باوجود ان کا دبدبہ مانا ہوا ہے آج کوئی بادشاہ نہیں حاکم نہیں کوئی معمولی سا امیر بھی اپنی رعایا کے ساتھ ایسا برداشت کرتا ہے..... ۹۹۹۔

### ایثار و ہمدردی کی تین بہترین مثالیں

❶ حضرت ابو تم بن حذیفہ رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ یرموک کی لڑائی کے دوران میں اپنے بچا زاد بھائی کی تلاش میں نکلا کہ وہ لڑائی میں شریک تھے اور ایک مشکلہ پانی کا میں نے اپنے ساتھ لیا کہ ممکن ہے وہ بیبا سے ہوں تو پانی پلااؤں۔ اتفاق سے وہ ایک جگہ اس حالت میں پڑے ہوئے تھے کہ مم توڑ رہے تھے اور جان کی شروع تھی۔

میں نے پوچھا پانی کا گھونٹ دوں انہوں نے اشارے سے ہاں کی اتنے میں دوسرے صاحب نے جو قریب ہی پڑے تھے اور وہ بھی مرنے کے قریب تھے آہ کی۔ میرے بچا زاد بھائی نے آواز سنی تو مجھے ان کے پاس جانے کا اشارہ کیا۔ میں ان کے پاس پانی لے کر گیا وہ ہشام بن ابی العاص رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ تھے ان کے پاس پہنچا ہی تھا کہ ان کے قریب ایک تیرے صاحب اسی حال میں پڑے دم توڑ رہے تھے۔ انہوں نے آہ کی۔ ہشام رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ نے مجھے ان کے پاس جانے کا اشارہ

کر دیا۔ میں ان کے پاس پانی لے کر پہنچا تو ان کا دم نکل چکا تھا۔ ہشام رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس والیں آیا تو وہ بھی جاں بحق ہو چکے تھے ان کے پاس سے اپنے بھائی کے پاس لوٹا تو اتنے میں وہ بھی ختم ہو چکے تھے۔ إِنَّا لِلّٰهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

اس نوع کے متعدد واقعات کتب حدیث میں ذکر کئے گئے۔ کیا انتباہ ہے اس ایثار کی کہ اپنا بھائی آخری دم توڑ رہا ہو اور پیاسا ہوائی حالت میں کسی دوسرے کی طرف توچ کرنا مشکل ہو جاتا ہے چہ جائے کہ اس کو پیاسا چھوڑ کر دوسرے کو پانی پلانے چلا جائے۔ اور ان مرنے والوں کی روحوں کو اللہ جل شاد اپنے لطف و فضل سے نوازیں کہ مرنے کے وقت بھی جب ہوش و حواس سب ہی کے جواب دے دیتے ہیں یہ لوگ ہمدردی میں جان دیتے ہیں۔

❷ حضرت ابن عمر رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ ایک صحابی رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ کو کسی شخص نے بکری کی سری ہدیہ کے طور پر دی۔ انہوں نے خیال فرمایا: میرے فال میں اس ساتھی زیادہ ضرورت مند ہیں، کبہ والے ہیں وہ اور ان کے گھروالے زیادہ محنتان ہیں اس لئے ان کے پاس بھیج دی ان کو ایک تیرے صاحب کے متعلق یہی خیال پیدا ہوا اور ان کے پاس بھیج دی۔ غرض اسی طرح سات گھروں میں پھر کرو وہ سری پیدا ہوا اور ان کے پاس بھیج دی۔

سب سے پہلے صحابی رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ کے گھروٹ آئی۔

اس واقعہ سے ان حضرات کا عام طور سے محنت اور ضرورت مند ہونا بھی معلوم ہوتا ہے اور یہ بھی کہ ہر ایک دوسرے کی ضرورت کا زیادہ خیال و لحاظ رہتا تھا۔

❸ حضرت ابو ہریرہ رضویۃ اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

چنانچہ مال کمانے کے جن طریقوں سے اللہ نے منع کر دیا ان سے رک جانا خواہ ان طریقوں سے کتنا ہی مال کیوں نہ ملے ضروری ہے۔ لیکن یہی مال ہے جس کی وجہ سے انسان اللہ سے اور اس کے احکامات سے سب سے زیادہ غفلت کرتا ہے۔ زر، زن، زمین نے دنیا میں فساد پر اپا کیا ہوا ہے، باہمی حسد، رقابت، کینہ پروری، بغض و عناد کی بڑی وجہ یہی ہے۔ اسی کی خاطر لوگوں نے حرام و حلال کی تہذیب ختم کر دی، اسی کی وجہ سے بھگڑے ہوتے ہیں اور یہی مال ہے جو باہمی خوزری کیک انسان سے کروادیتا ہے۔

مال و دولت سے محبت کی اس فضائیں کسی انسان کا خوف الہی کی بناء پر ناجائز، حرام اور مشکوک مال سے اجتناب کرنا ایک غیر معمولی بات اور اللہ کے نزدیک بڑی قدر و قیمت رکھنے والا عمل ہے۔

حدیث بالا میں بیان کردہ واحد مال سے بے رغبتی اور دنیا سے عدم محبت کا عجیب واقعہ ہے۔ زر و جواہرات سے لبریز کسی کو کوئی برتن ملے اور کوئی چیز اس کے لینے سے منع بھی نہ ہو، پھر بھی اس شبے کی بناء پر کہ یہ دوسرے کا ہے، اسے لینے کے لئے تیار نہ ہو، ایک غیر معمولی بات ہے۔

یہ بھی عجیب اللہ کی شان ہے کہ صرف خریداری نہیں وہاں تو زمین فروخت کرنے والا بھی اتنا ہی دیانت دار ہے۔ خریدار کہتا ہے کہ مجھے زمین کی کھدائی سے یہ ملکا جو زر و جواہرات سے بھرا ہوا ہے ملا ہے یہ یقیناً تمہارا ہے تم اسے لے لو، جواب میں بیچنے والا کہتا ہے:

نہیں یہ میرا نہیں، میں نے تو زمین فروخت کر دی ہے اور جو کچھ اس میں تھا وہ سب کچھ تمہارا ہو گیا۔ دونوں اس کو لینے کے لئے تیار نہیں بالآخر ایک تیرے غص کو حکم پر قربان کر دینا مطلوب ہے۔ اللہ کے حکم پر ان اشیاء کو اور مال و دولت کو قربان کر دینا یہ مقصود ہے۔

حل نکالنا چاہئے۔

”ایک آدمی نے دوسرے آدمی سے اس کی کوئی جائیداد خریدی، خریدنے والے نے اس زمینی جائیداد میں ایک ملکا مفون پایا جس میں سونا بھرا ہوا تھا۔ خریدار نے فروخت کرنے والے سے کہا کہ اپنا سونا مجھ سے لے لو، میں نے تم سے زمین خریدی ہے (زمین میں مفون) سونا تو نہیں خریدا (جو بغیر کسی عوض کے یہ لے لوں)۔“

جائیداد فروخت کرنے والے نے کہا: میں نے تو تمہارے ہاتھ زمین ہی نہیں پیچی بل کہ اس میں جو کچھ ہے وہ بھی تمہارے ہاتھ فروخت کر دیا (دونوں میں اختلاف ہوا، کوئی بھی وہ سونا لینے کے لئے تیار نہ تھا) لہذا دونوں اپنا مقدمہ ایک تیرے شخص کے پاس لے گئے اور اسے ٹالٹ بنایا، اس نے کہا: کیا تم میں سے کسی کی اولاد ہے؟ ایک نے کہا ہاں میرا ایک لڑکا ہے۔ دوسرے نے کہا ہاں میری ایک لڑکی ہے۔ ٹالٹ نے کہا کہ اس لڑکے کا نکاح لڑکی سے کر دو اور اس سونے میں سے ان دونوں پر خرچ کرو اور صدقہ دو۔“

مال و دولت، سونے چاندنی اور دیگر اموال دنیا کی محبت انسانی فطرت میں شامل ہے، خود قرآن کریم میں بھی حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے: ”مرغوب چیزوں کی محبت لوگوں کے لئے مزین کر دی گئی ہے، جیسے عورتیں، بیٹیں اور سونے چاندنی کے جمع کے ہوئے خزانے، نشان دار گھوڑے، چوپانے اور کھنکتی، یہ دنیا کی زندگی کا سامان ہے اور لوٹنے کا اچھا شکنائی تو اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔“

فترت انسانی تبدیل تو چونہیں سختی، لہذا یہ بھی ممکن نہیں کہ انسان کے دل سے ان اشیاء کی محبت ختم ہو جائے اور نہ یہ مطلوب ہے، بل کہ ان اشیاء کی محبت کو اللہ کی محبت پر قربان کر دینا مطلوب ہے۔ اللہ کے حکم پر ان اشیاء کو اور مال و دولت کو قربان کر دینا یہ مقصود ہے۔

چنانچہ اس نے ان سے پوچھا کہ تم لوگوں کی کوئی اولاد ہے؟ ایک نے کہا کہ میرا ایک لڑکا ہے وہ مرے نے کہا میری ایک لڑکی ہے۔ ثالث نے فیصلہ کیا کہ ان دونوں کا باہم نکاح کر دیا جائے اور یہ سارا مال نصف نصف ان دونوں پر خرچ کر دیا جائے اور کچھ مال اللہ کی راہ میں صدقہ بھی دیا جائے۔

ثالث کا یہ فیصلہ بھی بہت عمدہ ہے اس اعتبار سے کہ اس نے سوچا جب یہ دونوں اتنے دیانت دار ہیں تو یقیناً ان کی اولاد بھی دیانت دار اور خوف خدار کئے والی ہوگی۔ اور جب ان کا نکاح ہوگا تو ان کی اولاد بھی نہایت شریف اور صالح پیدا ہوگی، گویا اس طرح شریف اور صالح اولاد کے وجود کا ذریعہ یہ فیصلہ ہو جائے گا۔

### نصیحت آموز پہلو

بلاشبہ اس واقعہ میں حرس وہوں کے مارے ہوئے ہمارے معاشرہ کے لئے بڑے نصیحت آموز پہلو ہیں۔

۱ دیانت داری ایک ایسا مبارک و صاف ہے کہ اس کے بہترین نتائج اللہ تعالیٰ دنیا میں انسان کو نصیب فرماتے ہیں اور آخرت میں تو خوب ہی عطا فرمائیں گے۔

۲ اس واقعہ سے انسان کے دل میں مال کی بے رُبْتی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔

۳ حرام سے ابھت اور مشتبہ سے بچتا تقویٰ کہلاتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ دونوں حضرات تقویٰ کی صفت سے متصف تھے جب ہی دونوں ایک دوسرے کے لئے خند کرتے رہے اور خود لینے پر راضی نہ ہوئے۔

۴ اس واقعہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ انسان کو ان معاملات میں جو بظاہر بڑے چھوٹے اور روز مرہ پیش آنے والے ہیں، اختلاف کی صورت میں کسی صاحب رائے اور دین دار شخص کو ثالث ہنا لیا جائے جو اپنی عقل و فراست اور علم و تجریب کو بروئے کار لاتے ہوئے دونوں کے درمیان صحیح فیصلہ کر دے۔

۵ غیر متوقع طور پر حاصل ہونے والے مال میں سے صدقہ کر دینا مستحب ہے اور اس سے مال میں بے برکتی ختم ہو جاتی ہے۔

### نفرت گناہ سے ہو گناہ کرنے والے سے نہ ہو

جتنے اولیاء کرام رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى گزرے ہیں، ان سب کا حال یہ تھا کہ وہ اگر تخلق کو برے حال میں دیکھتے، یا فتن و فنور میں اور گناہوں کے اندر بھلا دیکھتے تو، وہ اولیاء ان گناہوں سے تو نفرت کرتے تھے۔ اس لئے کہ گناہوں سے نفرت کرنا واجب ہے۔ ان کے فتن و فنور سے اور ان کے اعمال سے نفرت کرنا واجب ہے، لیکن دل میں اس آدمی سے نفرت نہیں ہوتی تھی، اس کی حرارت دل میں نہیں ہوتی تھی۔

حضرت جنید بغدادی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى دریائے دجلہ کے کنارے چہل قدمی کرتے ہوئے جا رہے تھے، قریب سے ایک کشتی گزرا، اس کشتی میں اباش (بے ہودہ) قسم کے نوجوان بیٹھے ہوئے تھے، اور گاتے بجا تے ہوئے جا رہے تھے۔ جب گانا بجانا ہو رہا ہو اور بھی مذاق کی محفل ہو، اس موقع پر اگر کوئی دین دار پاس سے گزرے تو اس کا مذاق اڑانا بھی نفرت کا ایک حصہ ہوتا ہے۔

چنانچہ ان اباش لوگوں نے حضرت جنید بغدادی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کا مذاق اڑایا، اور آپ پر کچھ فقرے کے، حضرت کے ساتھ ایک صاحب اور تھے، انہوں نے یہ صورت حال دیکھ کر فرمایا کہ حضرت! آپ ان کے حق میں پدعا فرمادیں، کیوں کہ یہ لوگ اتنے گستاخ ہیں کہ ایک طرف تو خوف فتن و فنور اور گناہوں میں بستا ہیں۔ دوسری طرف اللہ والوں کا مذاق اڑا رہے ہیں۔

حضرت جنید بغدادی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى نے فوراً دعا کئے تھے اٹھائے، اور فرمایا اے اللہ! آپ نے ان نوجوانوں کو جس طرح یہاں دنیا میں خوشیاں عطا فرمائی

۲۱۹  
بین ان کے اعمال ایسے کر دیجئے کہ وہاں آخرت میں بھی ان کو خوشیاں نصیب ہوں۔

دیکھئے: ان کی ذات سے نفرت نہیں فرمائی، اس لئے کہ یہ تو میرے اللہ کی مخلوق ہے۔

### حیوانات کے ساتھ خیر خواہی کی مثالیں

۱ حضرت عمر بن عاصی رضی اللہ تعالیٰ عنہ مسرحت کرنے کے بعد جب اپنے خیے میں واپس آئے تو دیکھا کہ ایک کبوتر نے گھونسلہ بنالیا ہے۔ آپ نے حکم دیا کہ میرے خیے کوں اکھاڑا جائے۔ آپ نے بقیہ سفر خیے کے بغیر پورا کیا مگر اپنے آرام کی خاطر کبوتر کو بے آرام کرنا پسند نہ کیا۔

۲ حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب قدس سرہ فرماتے ہیں: ایک بزرگ تھے جو بہت بڑے عالم، فاضل، محدث اور مفسر تھے۔ ساری عمر درس و تدریس اور تالیف و تصنیف میں گزری اور علوم کے دریا بھاولیے، جب ان کا انتقال ہوا تو خواب میں کسی نے ان کو دیکھا تو ان سے پوچھا کہ حضرت! آپ کے ساتھ کیسا معاملہ ہوا؟ فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا کرم ہے کہ مجھ پر اپنا فضل فرمایا۔ لیکن معاملہ بڑا عجیب ہوا، وہ یہ کہ ہمارے ذہن میں یہ تھا کہ ہم نے الحمد للہ زندگی میں دین کی بڑی خدمت کی ہے۔ درس و تدریس کی خدمت انجام دی، وعظ اور تقریریں کیں، تالیفات اور تصنیفات کیں۔ دین کی تبلیغ کی، حجاب و کتاب کے وقت ان خدمات کا ذکر سامنے آئے گا۔ اور ان خدمات کے عتیقے میں اللہ تعالیٰ اپنا فضل و کرم فرمائیں گے۔

لیکن ہوا یہ کہ جب اللہ تعالیٰ کے سامنے پیشی ہوئی تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ہم تمہیں بخشنے ہیں، لیکن معلوم بھی ہے کہ کس وجہ سے بخش رہے ہیں؟ ذہن میں یہ آیا

۳ اصلاحی خطبات: ۲۲۱/۸

ت. معجم البلدان للحموی: ۱۶/ ۲۶۳ قسطاط

کہ ہم نے دین کی جو خدمات انجام دیں تھیں، ان کی بدولت اللہ تعالیٰ نے بخش دیا ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ نہیں، ہم تمہیں ایک اور وجہ سے بخشنے ہیں۔ وہ یہ کہ ایک دن تم کچھ لکھ رہے تھے..... اس زمانے میں لکڑی کے قلم ہوتے تھے، اس قلم کو روشنائی میں ڈبوایا۔ اس وقت ایک مکھی اس قلم پر بیٹھ گئی اور وہ مکھی قلم کی سیاہی پوچنے لگی، تم اس مکھی کو دیکھ کر کچھ دیر کے لئے رک گئے۔ اور یہ سوچا کہ یہ مکھی بیاہی ہے، اس کو روشنائی پی دیکھ کر کچھ دیر کے لئے رک گئے۔

۴ مسلم شریف میں ایک روایت ہے: ایک طوائف اور فاختہ عورت تھی، ساری زندگی طوائی کا کام کیا، ایک مرتب وہ کہیں سے گزر رہی تھی راستے میں اس نے دیکھا کہ ایک ستا پیاس کی شدت کی وجہ سے زمین کی مٹی چاٹ رہا ہے، قریب میں ایک کنوں تھا، اس عورت نے اپنے پاؤں سے چڑھے کا موزہ اتارا، اور اس موزے میں کنوں سے پانی نکالا اور اس کے کو پلا دیا۔

اللہ تعالیٰ کو یہ عمل اتنا پسند آیا کہ اس کی مغفرت فرمادی کہ میری مخلوق کے ساتھ تم نے محبت اور رحم کا معاملہ کیا، تو ہم تمہارے ساتھ رحم کا معاملہ کرنے کے زیادہ حق دار ہیں۔ لہذا اللہ کی مخلوق کے ساتھ رحم کا معاملہ کرنا چاہئے، چاہے وہ حیوان ہی کیوں نہ ہو۔

حضرت مولانا منظور نعیانی صاحب تحریمۃ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

”بعض اوقات ایک معمولی عمل دل کی خاص کیفیت یا خاص حالات کی وجہ

خخت مردی کا موم تھا۔ رات کو ایک مسجد میں قیام ہوا جس کے دروازے کا ایک پلے نوٹا ہوا تھا۔ آپ ساتھیوں کے سو جانے کے بعد ساری رات اس پلے کے سامنے کھڑے رہے تاکہ ساتھیوں کو مردی نہ گئے۔

۵ حضرت مولانا روم رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى ایک مرتبہ اپنے شاگردوں کے ہمراہ ایک راستے سے گزر رہے تھے، دیکھا کہ وہاں کتنا سویا ہوا ہے، راستے اتنا چھوٹا تھا کہ اگر آپ گزرتے تو کتنے کو جا گناہ پڑتا۔ چنانچہ آپ اپنے شاگردوں کے ہمراہ وہیں کھڑے انتظار کرتے رہے۔ کافی دری کے بعد کتنے کی آنکھ کھلی تو وہ لوگوں کو دیکھ کر ایک طرف ہوابت آپ آگئے ہوئے۔

حضرت مولانا روم رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى ایک مرتبہ پگڈنڈی پر جا رہے تھے دلوں طرف کھیتوں میں پانی کی وجہ سے کچھ بنا ہوا تھا۔ سامنے سے ایک کتنا اسی پگڈنڈی پر چلتا ہوا آیا۔ جب قریب پہنچا تو کتنے آپ سے برباد حال ہم کلائی کی۔ آپ نے فرمایا: تو یچے اتر اور مجھے آگے جانے کا راستہ دے۔ کتنے کہا: آپ یچے اتریں اور مجھے جانے کا راستہ دیں۔ آپ نے فرمایا: تو غیر مکلف ہے یچے اتر اور تیرے جسم کو گندگی لگی تو کوئی حرج نہیں۔

کتنے جواب دیا: نہیں آپ یچے اتریں اس لئے کہ یچے اترنے سے آپ کے کپڑوں کو گندگی لگے گی جو دھل سکتی ہے لیکن اگر آپ نے مجھے یچے اترنے پر مجبور کیا تو آپ کے دل میں یہ خیال ہوگا کہ میں کتنے سے بہتر ہوں اس وجہ سے آپ کے دل پر ایسی سیاہی لگے گی جو پانی سے بھی نہیں دھل سکے گی۔ مولانا روم رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے یچے اتر کرنے کو جانے کا راستہ دے دیا۔ رات تجھ میں انھر کر بہت روئے کہ ایک کتنے کی وجہ سے مجھے اپنی اوقات معلوم ہوئی۔ الہام ہوا کہ ایک مرتبہ آپ نے اس کتنے کو راستے میں سوئے ہوئے دیکھا تھا اور نہیں جگایا تھا۔

سے اللہ تعالیٰ کے یہاں بڑی قبولیت حاصل کر لیتا ہے، اور اس کا کرنے والا اسی پر بخش دیا جاتا ہے، اس حدیث میں جس واقعہ کا ذکر کیا گیا ہے اس کی نعمت بھی یہی ہے۔ آپ ذرا سوچئے! ایک شخص گری کے موسم میں اپنی منزل کی طرف چلا جا رہا ہے۔ اس کو پیاس لگی ہے، اسی حالت میں اس کو ایک کنوں نظر پڑ گیا، لیکن پانی نکلنے کا کوئی سامان رہی ڈول وغیرہ وہاں نہیں ہے اس لئے مجبوراً یہ شخص پانی پینے کے لئے خود ہی کنوں میں اتر گیا، وہیں پانی پیا اور نکل آیا، اب اس کی نظر ایک کتنے پر پڑی، جو پیاس کی شدت سے کچھ چاٹ رہا تھا، اس کو اس کی حالت پر ترس آیا، اور دل میں داعیہ پیدا ہوا کہ اس کو بھی پانی پلاوں، اس وقت ایک طرف اس کی اپنی حالت کا تقاضا یہ ہوگا کہ اپنا راستہ لوں، اور منزل پر جلدی پہنچ کے آرام کروں، اور دوسری طرف اس کے جذبہ رحم کا داعیہ یہ ہوگا کہ خواہ میرا راستہ کھوٹا ہو، اور خواہ کنوں سے پانی نکلنے میں مجھے کیسی ہی محنت و مشقت کرنی پڑے لیکن میں اللہ کی اس مخلوق کو پیاس کی تکلیف سے نجات دوں، اس کش مکش کے بعد جب اس نے اپنی طبیعت کے آرام کے تقاضے کے خلاف جذبہ رحم کے تقاضے کے مطابق فیصلہ کیا اور کنوں میں اتر کر موزے میں پانی بھر کر اور منہ میں موزا اختمام کر محنت و مشقت سے پانی نکال کے لایا، اور اس پیاس کے کتنے کو پلایا، تو اس بندہ کی اس خاص حالت اور آدا پر اللہ تعالیٰ کی رحمت کو جوش آگیا، اور اسی پر اس کی مغفرت کا فیصلہ فرمادیا گیا۔

اغرض مغفرت و بخشش کے اس فیصلہ کا تعامل صرف کتنے کو پانی پلانے کے عمل ہی سے نہ سمجھنا چاہئے، بل کہ جس خاص حالت میں اور جس جذبہ کے ساتھ اس نے یہ عمل کیا تھا، وہ اللہ تعالیٰ کو بے حد پسند آیا اور اسی پر اس بندہ کی مغفرت اور بخشش کا فیصلہ کر دیا گیا۔

۶ ایک مرتبہ حضرت ابراہیم اوہم رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى دوساتھیوں سمیت سفر میں تھے

اس لئے ہم نے اس کے کو ذریعہ بنایا کہ آپ کو اپنے نفس کی معرفت فصیب کی۔ اس واقعے میں ہمارے لئے بڑا سبق ہے ہمارے اسلاف جانوروں کے آرام کا اتنا خیال کرتے تھے اور آج ہم انسانوں کے آرام کا خیال نہیں کرتے۔

❷ حضرت خواجہ باقی بالله رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى ایک مرتبہ سر دیوں کے موسم میں تجدید کی تماز پڑھنے کے بعد اپنے حاف کی طرف بڑھے۔ دیکھا کہ وہاں ایک بلی سوئی ہوئی ہے۔ آپ ساری رات مصلی پر بیٹھ کر عظیم رہب ہے۔ مگر بلی کو بے آرام کرنا پسند نہ کیا۔

### باندی کے ساتھ بھائی و خیرخواہی

حضرت عمر بن عبد العزیز رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى ایک مرتبہ گرمیوں کی دوپہر میں سوئے ہوئے تھے ایک باندی پچھا کر رہی تھی۔ پچھا کرتے کرتے باندی کو نیند آئی تو وہ بیٹھی بیٹھی سوگنی اتنے میں عمر بن عبد العزیز رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کی آنکھ کھلی آپ نے باندی کو سوتے دیکھا تو اس کے ہاتھ سے پچھا لے کر عپھے سے اس باندی کو ہوا پہنچانے لگے تاکہ باندی بھی تھوڑی دیر سکون کی نیند سولے۔ جب باندی کی آنکھ کھلی اور اس نے خلیف وقت کو پچھا کرتے دیکھا تو وہ گھبرا گئی۔

حضرت عمر بن عبد العزیز نے فرمایا ذر نہیں میں انسان ہوں تو بھی انسان ہے گری ہم دونوں کے لئے برابر ہے۔ اتنی دیر تم نے میرے لئے پچھا کیا ہے اگر میں نے تھوڑی دیر تھاہے لئے پچھا کیا تو اس میں کیا حرج ہے۔

### غیر مسلموں سے ہمدردی و بھلائی

حکیم الامت حضرت تھانوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے اپنے استاد حضرت شیخ البند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کا یہ واقعہ نقل کیا کہ کوئی صاحب کامنے سے حضرت شیخ البند

رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کی خدمت میں دیوبند آنے کے لئے روانہ ہوئے راستے میں ایک ہندو بنیاں میں بھی دیوبند جا رہا ہوں تو کہا چلو ساتھ ہو لیتے ہیں ایک سے دو بھلے۔ جب رات کو دیوبند پہنچنے تو کافی دیر ہو چکی تھی ان صاحب نے حضرت شیخ البند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى کو اطلاع کر رکھی تھی کہ ایک بنیا بھی ساتھ ہے۔

ان صاحب نے حضرت رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے عرض کیا کہ انہوں نے کہیں اور

جانا ہے، یہ میرے ہم سفر تھے، حضرت رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے فرمایا "نہیں یہ بھی تیکیں رہیں گے" حالاں کہ حضرت شیخ البند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى جانتے تھے کہ وہ ہندو ہے اور

اس سے کوئی اعلق بھی نہ تھا، اس کے باوجود بننے کو اپنے گھر روک لیا۔

صحن میں دونوں مہمانوں کی چار پانیاں بچا دی گئیں وہ جو اصل مہمان تھے وہ

فرماتے ہیں کہ تجدید کے وقت آنکھ کھلی تو عجیب منظر دیکھا کہ وہ ہندو تو لیٹا ہوا ہے اور

حضرت شیخ البند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى اس کے پاؤں دبارے ہیں، وہ اٹھنا چاہتا ہے اور

حضرت اسے روک دیتے ہیں، یہ ایک دم سے بے تاب ہو کر اٹھے اور کہا کہ حضرت

آپ یہ کیا کر رہے ہیں اس کی خدمت تو میرے ذمہ ہے، حضرت رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى

نے فرمایا "نہیں یہ تمہارا نہیں میرا مہمان ہے" دیکھئے ایک کافر ہندو کے ساتھ

ہمارے اکابر کا یہ سلوک تھا۔

حضرت مفتی شفیع صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى اپنا واقعہ بیان کرتے ہیں: "ایک

مرتبہ میں ہندوستان میں سفر کر رہا تھا۔ انگریزی دور حکومت تھا، ریل کا سفر تھا۔ ریل میں رش بہت تھا اور سفر بھی رات بھر کا تھا۔ میرے برا بر میں ایک بوڑھا ہندو بنیا آکر

بیٹھ گیا۔ دوران سفر اس کو نیند آگئی تو میرے کندھے پر سر رکھ کر سو گیا۔ اب میرا مسئلہ

یہ ہو گیا کہ اگر میں ذرا سما بھی ہلتا تو اس کی آنکھ کھل جاتی۔ وہ سونے کے بعد خدا نے

لینے لگا۔ اس کے منہ سے بدبو بھی آرہی تھی۔ میں نے سوچا کہ ضعیف آدمی ہے اور

میرا صاحب بالجنب (عارضی طور پر ساتھ ہونے والا سما بھی) ہے اور قرآن حکیم

بیکث العالم فرمدی

میں "صاحب بالحُب" کے ساتھ بھی حسن سلوک کرنے کا حکم آیا ہے۔ اس لئے میں بڑی احتیاط سے بیٹھا کر کہیں اس کی آنکھ دکھل جائے۔ کئی گھنٹے گزر گئے میں نے کروٹ نہیں بدلتی۔ وہ خوب سویا، کسی شہر میں گاڑی رکی تو اس کی آنکھ دکھل گئی۔ چوں کہ میں کئی گھنٹے کا جا گا ہوا تھا اس لئے میری آنکھ لگ گئی۔ مجھے اونچی آنکھ تو میرا سراس کے کندھ سے ہلاکا سا گمراہیا اس نے فوراً مجھے دھکا دیا۔"

اس نے ایک منٹ کے لئے بھی اس کو گوارانہ کیا کہ کسی مسلمان کو ایک منٹ کے لئے راحت مل جائے جب کہ انہیں نے گھنٹوں تکلیف برداشت کر کے اسے راحت پہنچائی۔ حضرت منت شفیع صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کے واقعہ سے بھی یہ بات معلوم ہوتی اور قرآنی آیات اور احادیث سے بھی یہ بات واضح ہوتی ہے کہ حسن سلوک کا تعلق صرف مسلمان ہی کے ساتھ خاص نہیں بل کہ کافروں کے ساتھ بھی اچھا برداشت کرنا چاہئے۔ ان کے ساتھ حسن اخلاق سے پیش آنا اور ان کو تکلیف سے بچانا ان کا حق ہے۔

## دو سو گنوں کی ہمدردی

بغداد میں ایک بڑا سوداگر رہتا تھا، دور دور سے خریدار اس کے یہاں پہنچتے اور اپنی ضرورت کا سامان خریدتے، اسی کے ساتھ ساتھ خدا نے اس کو گھر بیوی سکھی دے رکھا تھا۔ اس کی بیوی نہایت خوب صورت، نیک، ہوشیار اور سلیقہ مند تھی۔ سوداگر بھی دل و جان سے اس کو چاہتا تھا اور بیوی بھی سوداگر پر جان چھڑکتی تھی اور نہایت عیش و سکون اور میل و محبت کے ساتھ ان کی زندگی بسراہی تھی۔

سوداگر کاروباری ضرورت سے کبھی کبھی باہر بھی جاتا اور کئی کئی دن گھر سے باہر سفر میں گزارتا۔ بیوی یہ سمجھ کر کہ یہ گھر سے غائب رہنا کاروباری ضرورت سے ہوتا

ہے، مطمئن رہتی۔ لیکن جب سوداگر جلدی سفر پر جانے لگا اور زیادہ دنوں تک گھر سے غائب رہنے لگا تو بیوی ذرا لکھتی اور اس نے سوچا ضرور کوئی راز ہے۔ گھر میں ایک بیوی ہی ملازمہ تھی سوداگر کی بیوی کو اس پر بڑا بھروسہ تھا اور اکثر یا توں میں وہ اس ملازمہ کو اپناراہزدار بنالیتی۔ ایک دن اس نے بڑھیا سے اپنے شہر کا اخبار کیا اور بتایا کہ مجھے بہت بے چینی ہے۔ بڑھیا بولی: اے بی بی! آپ پر بیشان کیوں ہوتی ہیں؟ پر بیشان ہوں آپ کے دشمن، آپ نے اب کہا ہے دیکھنے میں چنگی بجائے میں سب راز معلوم کئے یعنی ہوں اور بڑھیا ٹوہ میں لگ گئی اب جب سوداگر گھر سے چلا تو یہ بھی پیچھے لگ گئی۔ آخر کار اس نے پتہ چلا لیا کہ سوداگر صاحب نے دوسرا شادی کر لی ہے اور یہ گھر سے غائب ہو کر اس بیوی کے پاس عیش کرتا ہے۔

بڑھیا یہ راز معلوم کر کے آئی اور بی بی کو سارا قصہ سنایا، سنتے ہی بی بی کی حالت غیر ہو گئی، سوکن کی جلن مشہور ہی ہے۔ لیکن جلد ہی اس بی بی نے اپنے آپ کو سنبھال لیا اور سوچا کہ جو کچھ ہونا تھا ہو ہی چکا ہے اب میں پر بیشان ہو کر اپنی زندگی کیوں اجیرن ہتا ہوں۔ اور اس نے میاں پر قطعاً ظاہر نہ ہونے دیا کہ وہ اس راز سے واقف ہے وہ ہمیشہ کی طرح سوداگر کی خدمت کرتی رہی اور اپنے برداشت اور خلوص و محبت میں ذرا فرق نہ آنے دیا۔

دوسرا طرف شریف سوداگر نے بھی اپنی بیوی کے حقوق میں کوئی کمی نہ کی۔ اپنے روئیے میں کوئی تبدیلی نہ آنے دی اور ہمیشہ کی طرح اسی خلوص و محبت سے بیوی کے ساتھ سلوک کرتا رہا۔ شوہر کے اس نیک برداشت نے بیوی کو سوچنے پر بھجو کر دیا اور اس نے یہ طے کر لیا کہ وہ شوہر کے اس جائز حق میں ہرگز روزانہ بننے گی۔ اس نے سوچا کہ آخر میاں مجھ سے ظاہر کر کے بھی تو دوسرا نکاح کر سکتا تھا۔ میاں نے اس طرح چھپا کر یہ نکاح کیوں کیا۔ اسی لئے تو میرے دل کو تکلیف ہو گی۔ میں

سونکن کو برداشت نہ کر سکوں گی.....

کتنا پیارا ہے میرا شوہر، اس نے میرے نازک جذبات کا کیسا خیال رکھا، پھر اس نے اس نئی بہن کی محبت میں مست ہو کر میرا کوئی حق بھی تو نہیں مارا۔ اس کے سلوک اور محبت میں بھی تو کوئی فرق نہیں آیا۔ آخر مجھے کیا حق ہے کہ میں اس کو اس حق سے روکوں جو خدا نے اس کو دے رکھا ہے۔ مجھے سے زیادہ ناشکرا اور نالائق کون ہو گا۔ جو ایسے مہربان شوہر کے جائز جذبات کا لحاظ نہ کرے..... اور اس کے دل کو تکلیف پہنچائے..... یہوی یہ سوچ کر بالکل ہی مطمئن ہو گئی۔ سو اگر یہوی کا خوش گوار سلوک اور محبت کا برتاب و دلکھ کر ہی سمجھتا رہا کہ شاید خدا کی اس بندی کو یہ راز معلوم نہیں ہے اور پوری احتیاط کرتا رہا کہ کسی طرح معلوم نہ ہونے پائے۔ اور دونوں ہنسی خوشی پیار و محبت کی زندگی گزارتے رہے آخر کچھ سالوں کے بعد سوداگر کی زندگی کے دن پورے ہوئے اور اس کا انتقال ہو گیا۔ سوداگر نے چوں کہ دوسرا شادی شہر سے ڈور بہت خاموشی سے کی تھی اس لئے اس کے رشتہ داروں میں بھی کسی کو بھی یہ راز معلوم نہ تھا، سب ہیں سمجھتے رہے کہ سوداگر کی بس یہی ایک یہوی تھی، چنانچہ جب ترکے کی تقسیم کا وقت آیا تو لوگوں نے ہی سمجھ کر ترکہ تقسیم کیا اور اس نیک یہوی کو اس کا حصہ دے دیا۔ سوداگر کی یہوی نے بھی اپنا حصہ لے لیا اور یہ پسند نہ کیا کہ اپنے شوہر کے اس راز کو فاش کرے جو زندگی بھر سوداگر نے لوگوں سے چھپایا۔ لیکن اس نیک بی بی نے یہ بھی گوارانہ کیا کہ وہ سوداگر کی دوسرا یہوی کا حق مار بیٹھے، بے شک کسی کو یہ خبر نہ تھی اور نہ اس کی طرف سے کوئی دعویٰ کرنے والا تھا۔ لیکن اللہ تعالیٰ کو تو سب کچھ معلوم تھا جس کے حضور ہر انسان کو کھڑے ہو کر اپنے اچھے برے اعمال کا جواب دینا ہے۔

سوداگر کی یہوہ یہ سوچ کر کانپ گئی اور اس نے یہ طے کر لیا کہ جس طرح بھی ہو گا وہ اپنے حصے میں سے آدمی رقم ضرور اپنی سونکن بہن کو بھجوائے گی۔ اس نے ایک

نہایت معجزہ آدمی کو یہ ساری بات بتا کر اپنے حصے کی آدمی رقم اس کے حوالے کی اور اپنی سونکن بہن کے پاس روانہ کیا۔ اور اس کے یہاں کھلوا یا کہ افسوس! آپ کے شوہر اس دنیا سے رخصت ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت فرمائے۔

مجھے ان کی جانبیدا اور ترکے میں سے جو کچھ ملا ہے اسلامی قانون کی رو سے آپ اس میں برابر کی شریک ہیں میں اپنے حصے کی آدمی رقم آپ کو بھیج رہی ہوں امید ہے کہ آپ قبول فرمائیں گی۔ یہ پیغام اور رقم بھیج کر نیک بی بی بہت مطمئن تھیں ان کو ایک روحانی سکون تھا۔ کچھ ہی دنوں میں وہ شخص واپس آگئا اور اس نے وہ ساری رقم واپس لا کر سوداگر کی یہوہ کو دی سوداگر کی یہوہ فکر مند ہو گئی اور وجہ پوچھی۔ قاصد نے جیب سے ایک خط نکالا اور کہا اس کو پڑھ لیجئے اس میں سب کچھ لکھا ہے آپ فکر مند نہ ہوں۔

### سونکن کا سبق آ موز خط:

پیاری بہن!

آپ کے خط سے یہ معلوم کر کے بڑا رنج ہوا کہ آپ کے اچھے شوہر کا انتقال ہو گیا اور آپ ان کی سرپرستی سے محروم ہو گئیں۔ خدا ان کی مغفرت فرمائے اور ان پر اپنی رحمتوں اور عنتیتوں کی بارش فرمائے۔ میں کس دل سے آپ کے خلوص و ایثار کا شکر یہ ادا کروں کہ آپ نے ان کے ترکے میں سے اپنے حصے کی آدمی رقم مجھے بھیجی۔ میں آپ کی اس نیک روشن سے بہت ہی متاثر ہوئی۔

حقیقت یہ ہے کہ سوداگر کے اس راز سے کوئی واقف نہ تھا۔ میرا نکاح بہت ہی پوشیدہ طریقے پر ہوا تھا۔ مجھے تو یہ یقین تھا کہ آپ کو بھی اس کی خبر نہیں ہے۔ میں کیا، خود سوداگر مر جنم بھی یہی سمجھتے رہے کہ آپ کو اس دوسرا شادی کی اطلاع نہیں ہے اب آپ کے اس خط سے یہ راز کھلا ہے کہ آپ ہمارے راز سے واقف تھیں۔ آپ کو

دیانت اور نیگنی نے اس کے دل میں گھر کر لیا اور پھر دونوں میں مستقل طور پر خلوص و محبت اور رفاقت کا رشتہ قائم ہو گیا۔<sup>۱</sup>

### ایثار و ہمدردی کی جیتی جاگتی تصویر

❶ حضرت مولانا سید اصغر حسین صاحب رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی جو کہ دارالعلوم دیوبند کے مشہور محدث تھے اور سنن ابو داؤد کا درس دیا کرتے تھے۔

حضرت میاں صاحب رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی کا گھر دارالعلوم سے کافی فاصلے پر تھا۔ گھر کے قریب راستے میں ایک طوائف کا گھر پڑتا تھا، جو ہر سوں سے وہاں رہتی تھی، جب اس کا گھر آتا تو حضرت میاں صاحب رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی جو تے اتار لیتے، جب اس کا گھر گزر جاتا تو پھر جو تے پہن لیتے۔ والد صاحب رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی فرماتے تھے کہ ایک مرتبہ میں نے پوچھا ہی لیا کہ یہاں سے رات کو گزرتے ہوئے آپ جو تے کیوں اتار لیتے ہیں، جو ابا حضرت رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی نے عجیب بات ارشاد فرمائی، فرمایا کہ جب یہ جوان تھی تو اس کے بہت گاہک آتے تھے اب بورڈی ہو گئی ہے کوئی گاہک نہیں آتا، رات کو دیر تک گاہک کی منتظر رہتی ہے۔ میں رات کو جو تے اس نے اتار دیتا ہوں کہ کہیں میرے جتوں کی آہت سے اس کو یہ امید نہ بندھ جائے کہ شاید کوئی گاہک آیا ہے۔ مجھے تو اس کے پاس جانانہیں میں گزر جاؤں گا تو اس کا دل نوٹے ہا۔ فضول کسی کا دل دکھانا کون سی نیکی کا کام ہے۔ ایک طوائف کے امکانی خطرے کے پیش نظر یہ مستقل معمول بنا رکھا تھا کہ اس کے گھر کے قریب سے رات کو نگے پاؤں گزرتے تھے۔<sup>۲</sup>

❷ حضرت مفتی تقی عثمانی صاحب مدظلہ فرماتے ہیں: ایک روز والد صاحب مظہم (حضرت مولانا مشقی محمد شفیع صاحب رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی) اور میں بعد مغرب حضرت

<sup>۱</sup> صفة الصفوۃ: ۳۴۴/۲، رقم: ۳۷۱

<sup>۲</sup> اصلاحی تقریبیں: ۲۴۱/۲

ضروراں واقعے سے آکلیف پہنچ ہوگی۔ لیکن اللہ اکبر! آپ کا صبر و ضبط! حقیقت یہ ہے کہ آپ نے جس صبر و ضبط سے کام لیا اس کی نظر نہیں مل سکتی۔ کبھی اشارے کنائے سے بھی آپ نے یہ ظاہر نہیں ہونے دیا کہ آپ ہماری اس خفیہ شادی سے واقف ہیں۔ آپ کا یہ ایثار اور صبر و تحمل واقعی حیرت انگیز ہے میں تو آپ کے اس کمال سے انتہائی متاثر ہوں۔

دولت کس کو کامیتی ہے، دولت کے لئے کیا کچھ نہیں کیا جاتا۔ لیکن آفریں آپ کی ایمان داری کو، یہ جانتے ہوئے کہ میرا نکاح راز میں ہے اور وہاں کوئی ایک بھی ایسا نہیں جس کو اس کی خبر ہو اور جو میری طرف سے دکالت کرے مگر آپ نے محض خدا کے خوف سے میرے حق کا خیال رکھا اور اپنے حصے میں سے آدمی رقم مجھے بیجی دی۔ خدا کے حاضر و ناظر ہونے کا یقین ہو تو ایسا ہوا اور خدا کے بندوں کے حقوق ادا کرنے کا جذبہ ہو تو ایسا ہو۔

اچھی بہن! میں آپ کی اس دیانت، خلوص اور حق شاہی سے بہت متاثر ہوں خدا آپ کو خوش رکھے اور دنیا و آخرت میں سرخزو فرمائے۔ لیکن بہن! میں اب اس حصے کی متحفہ نہیں رہتی ہوں خدا آپ کا یہ حصہ آپ ہی کو مبارک کرے۔ یہ صحیح ہے کہ سو دا گر مر جوم نے مجھے سے نکاح کیا تھا اور یہ بھی صحیح ہے کہ وہ میرے پاس آ کر کنی کی دن تک رہتے تھے۔ بے شک ہم نے بہت دنوں میش و مسرت کی زندگی بسر کی۔ لیکن اوہر کچھ دنوں سے یہ سلسلہ ختم ہو گیا تھا۔ سو دا گر مر جوم نے مجھے طلاق دے دی تھی..... اس راز کی آپ کو بھی خبر نہیں ہے۔ میں اس خط کے ساتھ آپ کی اطلاع اور یقین کے لئے طلاق نامے کی لقفل بھی بیجی رہی ہوں۔ آخر میں آپ کی بے مثال محبت، عنایت، ایثار، خلوص اور ہمدردی کا پھر شکریہ ادا کرتی ہوں۔

والسلام آپ کی بہن.....

سو دا گر کی یہو نے اس خاتون کا یہ خط پڑھا تو بہت متاثر ہوئی اور اس کی سچائی

مولانا میاں اصغر حسین صاحب کے گھر پر حاضر ہوئے۔ فرمائے لے، آم چوسو گے؟ والد صاحب نے عرض کیا: آم اور پھر حضرت کے عطا فرمودہ، نُور عَلَیْ نُور، ضرور عطا ہوں۔ میاں صاحب اٹھئے، ایک ٹوکری میں آم لا کر رکھئے۔ اور ایک خالی ٹوکری گھٹھلی اور چکلکوں کے لئے سامنے لا کر رکھدی۔ ہم آم چوں کر فارغ ہوئے تو والد صاحب گھٹھلی اور چکلکوں سے بھری ہوئی ٹوکری اٹھا کر باہر پھینکنے کے لئے چلے۔ پوچھا یہ ٹوکری کہاں لے کر چلے؟ عرض کیا چکلے باہر پھینکنے کے لئے جارہا ہوں۔ ارشاد ہوا کہ پھینکنے آتے جیں یا نہیں؟ والد صاحب نے فرمایا کہ حضرت! یہ چکلے پھینکنا کون سا خصوصی فن ہے۔ جس کو سیکھنا ضروری ہے؟

حضرت میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ التَّعَالٰى کے لئے جو کھانا گھر سے آتا تھا خود تو بہت کم خوارا ک لیتے تھے باقی کھانا محلے کے بچوں کو بلا کر کھلاتے تھے۔ جو یوں نئی جاتی اس کو بیلی کے لئے دیوار پر رکھ دیتے تھے اور جو کٹلے نجی جاتے اس کو چھوٹا چھوٹا کر کے چڑیوں کے لئے اور دستہ خوان کے ریزوں کو بھی اسی جگہ جھاڑتے تھے جیسا جیونیشوں کا بل بہوتا تھا۔ حق تعالیٰ کی نعمتوں کی قدر پیچاننا ان کو تمہکا نے لگانا انہی صاحب بصیرت بزرگوں کا حصہ تھا۔ آج تو ہر گھر میں بچا ہوا کھانا سرتا ہے اور نالیوں میں جاتا ہے۔ جس کا اگر اہتمام کیا جائے تو بہت سے غریبوں کا پیٹ بھر جائے۔

اعزاء و اقرباء احباب، اہل محلہ کے حقوق و جذبات کی جس قدر رعایت کرتے ہوئے اس مرد باغدا کو دیکھا اس کی بیانی مشکل ہے۔ میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ التَّعَالٰى کا اکثر مکان کچا تھا۔ جس پر ہر سال گھنگل ہونا ضروری تھی۔ اگر نہ کی جاتی تو مکان منہدم ہونے کا خطرہ تھا۔ ہر سال ہر سات سے پہلے اس پر گھنگل کرنے کا معمول تھا اور اس وقت گھر کا سارا سامان باہر نکالنا پڑتا تھا۔ ایسے ہی ایک موقع پر والد صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ التَّعَالٰى نے عرض کیا کہ حضرت! ہر سال آپ کو یہ تکلیف ہوتی ہے۔ اور ہر سال کا خرچ بھی جو اس پر ہوتا ہے وہ جوڑا جائے تو پانچ سات سال میں اتنا ہو

تو شاید ہی کوئی آم چکھ لیتے ہوں عموماً مہماںوں ہی کے لئے ہوتے تھے اور محلے کے غریب بچوں کو بلا بلا کر کھلانے میں استعمال ہوتے تھے اس کے باوجود چکلے اور گھٹھلیوں کو ایک ساتھ ڈھیر کر دینے سے گریز فرماتے تھے کہ غریبوں کی حضرت کا سبب نہ بن جائیں۔ بعض فقهاء نے بازار کے کھانے سے اس لئے پر ہریز فرمایا کہ اس پر غریبوں کی نظریں پڑتی ہیں اور ناداری کے سبب وہ ان کی حضرت کا سبب بنتی ہے۔ دیکھئے ان اللہ والوں کی نظر دنیا کے کاموں میں کیسی دقیق ہوتی ہے۔ اور ہر چیز کا حق کس طرح ادا کرتے ہیں۔

حضرت میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ التَّعَالٰى کے لئے جو کھانا گھر سے آتا تھا خود تو بہت کم خوارا ک لیتے تھے باقی کھانا محلے کے بچوں کو بلا کر کھلاتے تھے۔ جو یوں نئی جاتی اس کو بیلی کے لئے دیوار پر رکھ دیتے تھے اور جو کٹلے نجی جاتے اس کو چھوٹا چھوٹا کر کے چڑیوں کے لئے اور دستہ خوان کے ریزوں کو بھی اسی جگہ جھاڑتے تھے جیسا جیونیشوں کا بل بہوتا تھا۔ حق تعالیٰ کی نعمتوں کی قدر پیچاننا ان کو تمہکا نے لگانا انہی صاحب بصیرت بزرگوں کا حصہ تھا۔ آج تو ہر گھر میں بچا ہوا کھانا سرتا ہے اور نالیوں میں جاتا ہے۔ جس کا اگر اہتمام کیا جائے تو بہت سے غریبوں کا پیٹ بھر جائے۔

اعزاء و اقرباء احباب، اہل محلہ کے حقوق و جذبات کی جس قدر رعایت کرتے ہوئے اس مرد باغدا کو دیکھا اس کی بیانی مشکل ہے۔ میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ التَّعَالٰى کا اکثر مکان کچا تھا۔ جس پر ہر سال گھنگل ہونا ضروری تھی۔ اگر نہ کی جاتی تو مکان منہدم ہونے کا خطرہ تھا۔ ہر سال ہر سات سے پہلے اس پر گھنگل کرنے کا معمول تھا اور اس وقت گھر کا سارا سامان باہر نکالنا پڑتا تھا۔ ایسے ہی ایک موقع پر والد صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ التَّعَالٰى نے عرض کیا کہ حضرت! ہر سال آپ کو یہ تکلیف ہوتی ہے۔ اور ہر سال کا خرچ بھی جو اس پر ہوتا ہے وہ جوڑا جائے تو پانچ سات سال میں اتنا ہو

سیدنا فاروق اعظم رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی عَلَيْهِ نے گھی کھانا ترک کر دیا۔ اور فرمایا: میں اس وقت  
گھی کھاؤں گا جب مدینہ کے عوام گھی کھانے لگیں۔

یہ واقعہ تاریخ میں پڑھا اور سننا تھا مگر ایسا، ہمدردی اور اخوت کے اس مقام بلند  
کی جیتنی جاتی تصوری حضرت میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی ہی کی زندگی میں نظر  
آئی۔

### حاجت مندوں کے ساتھ بھلائی و خیر خواہی:

”حضرت مفتی عزیز الرحمن صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی کو حق تعالیٰ نے جو  
کمالات علمی اور عملی، ظاہری اور باطنی عطا فرمائے تھے، حقیقت یہ ہے کہ ہر ایک شخص  
کے لئے ان کا اور اسکے بھی آسان نہ تھا۔ اور کوئی کیسے سمجھے کہ یہ کوئی بڑے عالم یا  
صاحب کرامات صوفی اور صاحب نسبت شیخ ہیں جب کہ غایت تواضع کا یہ عالم ہو کہ  
بازار کا سودا سلف نہ صرف اپنے گھر کا، بل کہ محلہ کی بیواؤں اور ضرورت مندوں کا  
بھی خود لاتے۔ بوجھ زیادہ ہو جاتا تو بغل میں گھنٹہ بھی دبایتے۔ اور پھر ہر ایک کے گھر  
کا سودا منحصربہ اس کو پہنچاتے۔“

بس اوقات ایسا بھی ہوتا تھا کہ جب حضرت مفتی صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی<sup>ؑ</sup>  
کسی عورت کو سودا دینے کے لئے جاتے تو وہ دیکھ کر کہتی ”مولوی صاحب! یہ تو آپ  
غلط لے آئے ہیں۔ میں نے یہ چیز اتنی نہیں، اتنی منگائی تھی“، چنانچہ یہ فرشتہ صفت  
بزرگ دوبارہ بازار جاتے اور اس عورت کی شکایت دور کرتے۔

تواضع اور سادگی کا یہ وصف اللہ تعالیٰ نے حضرت مفتی عزیز الرحمن رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی<sup>ؑ</sup>  
کے چانشیں مفتی شفیع صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی کو بھی خوب عطا فرمایا تھا۔ آپ بھی  
اپنے علمی و عملی مقام بلند کے باوصاف نہ صرف اپنائیں کہ محلہ کے بے سہارا افراد اور  
عزیزیوں، رشتہ داروں کا کام بھی خود کیا کرتے تھے اور آپ کو کسی کام سے عار نہ تھی۔

۱۔ مقدمہ فتاویٰ دارالعلوم دیوبند: ۴۶/۱

جائے گا کہ اس سے پختہ اینٹوں کا مکان بن جائے۔

اخلاق کریمانہ سے کسی کی بات کا نہیں کا وہاں دستور ہی نہ تھا، بڑی دل داری  
اور حوصلہ افزائی کے ساتھ فرمایا۔ ماشاء اللہ آپ نے کیسی عقل کی بات فرمائی۔ میرا بھی  
اندازہ لیجی ہے۔ پانچ سال میں جتنا خرچ اس پر ہو جاتا ہے اتنے خرچ سے پختہ  
مکان بنا کر اس غم سے نجات ہو سکتی ہے۔ ہم بڑے ہو گئے اتنی عقل نہ آئی کہ ایک  
دفعہ ایسا کر لیتے۔ یہ کہہ کر خاموش ہو گئے۔ اس کی جو اصل حقیقت تھی اس کا اظہار  
اس طرح فرمایا کہ:

میرے پڑاؤں میں جتنے مکان ہیں سب غریبوں کے ہیں اور کچے ہیں، ایسی  
حالت میں میاں صاحب کیا اچھا لگتا کہ اپنا مکان پختہ بنا کر بیٹھ جاتا، پڑاؤں کو  
حرست ہوتی۔

اس وقت یہ راز کھلا کہ یہ حضرت کس بلند مقام پر ہیں۔ ان کے اعمال و افعال  
کا اندازہ لگانا دشوار ہے کہ ان میں کیسے کیسے اسرار پوشیدہ ہیں۔ پڑاؤں اور غریبوں  
کی رعایت ان کی خدمت جو حضرت میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی کی فطرت بنی  
ہوئی تھی دوسروں کا اس کی طرف دھیان جانا بھی آسان نہ تھا۔

— در دنیا بد حال پختہ یقین خام  
بس خن کوتاہ باید و السلام  
میں نے دیکھا کہ اس کے بعد بھی ہمیشہ سالانہ یہ تکلیف برداشت کرنے کا  
سلسلہ جاری رہا۔ یہاں تک کہ پڑاؤں نے اپنے مکانات پختہ بنائے تب حضرت  
میاں صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی نے بھی اپنے مکان کو پختہ بنوایا۔

یہ حضرت ہیں جن کو سلف کا نمونہ کہا جاسکتا ہے۔ حضرت فاروق اعظم رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰی عَلَيْهِ  
کے عبد خلافت میں ایک مرتبہ مدینہ طیبہ میں گھی مہنگا ہو گیا۔ تو حضرت امیر المؤمنین

۱۔ اکابر دیوبند کی تھے: ص ۱۰۲

بہاں تک کہ ایک مرتبہ شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدینی قدس سرہ نے غایت شفقت کی بنا پر آپ سے فرمایا:

”بھائی مولوی صاحب! دارالعلوم دیوبند کے مفتی ہو گئے ہیں، اس منصب کا بھی کچھ خیال کیا کریں۔ اب آپ کو پہلی ہاتھ میں لے کر بازار میں نہیں پھرنا چاہئے۔“

مفتی شفیع صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى فرماتے ہیں: ”حضرت مدینی قدس سرہ کی اس تسبیہ پر مجھے خیال ہوا کہ میں واقعہ اس منصب کی حق تلفی تو نہیں کر رہا۔ لیکن میرے اساتذہ ہی میں سے کسی نے حضرت مدینی قدس سرہ سے فرمایا کہ پہلے مفتی صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى (یعنی مفتی عزیز الرحمن صاحب) کا حال بھی تو یہی تھا۔“ اس پر حضرت مدینی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى نے تبسم فرمایا گویا فرمारہے ہوں کہ سادگی اور تواضع کی یہ ادامحوب تو بہت ہے۔ البتہ اب لوگوں کے مزاج چوں کے گزر گئے ہیں۔ اس لئے قدرے احتیاط کی ضرورت ہے۔

### ضیغفوں کے ساتھ خیرخواہی:

حضرت مولانا مظفر حسین کاندھلوی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کا شمار بھی اکابر دیوبند میں ہوتا ہے۔ ان کے علم و فضل کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ وہ حضرت شاہ محمد اخشن صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کے بلاواسطہ شاگرد اور حضرت شاہ عبدالغنی صاحب محدث دہلوی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کے ہم سبق ہیں۔ وہ ایک مرتبہ کہیں تشریف لے جا رہے تھے کہ راست میں ایک بورڈ حامل جو بوجھ لئے جا رہا تھا، بوجھ زیادہ تھا اور وہ بمشکل چل رہا تھا۔ حضرت مولانا مظفر حسین صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى نے یہ حال دیکھا تو اس سے وہ بوجھ لے لیا اور جہاں وہ لے جاتا چاہتا تھا وہاں پہنچا دیا۔ اس

بورڈھے نے ان سے پوچھا: ”بھی! تم کہاں رہتے ہو؟“ انہوں نے کہا: ”بھائی! میں کاندھلہ میں رہتا ہوں۔“

اس نے کہا: ”وہاں مولوی مظفر حسین بڑے ولی ہیں“ اور یہ کہہ کر ان کی بڑی تعریفیں کیں، مگر مولانا نے فرمایا: ”اور تو اس میں کوئی بات نہیں ہے، ہاں نماز پڑھ لیتے ہیں۔“ اس نے کہا ”واہ میاں! تم ایسے بزرگ کو ایسا کہو؟“ مولانا رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى نے فرمایا: ”میں تھیک کہتا ہوں۔“ وہ بورڈھا ان کے سر پر ہو گیا، اتنے میں ایک اور شخص آگئا جو مولانا رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کو جانتا تھا، اس نے بورڈھے سے کہا ”بھائی! انس! مولوی مظفر حسین بھی ہیں“ اس پر وہ بورڈھا مولانا سے پٹ کر رونے لگا۔

انہی مولانا مظفر حسین صاحب رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى کی عادت یہ تھی کہ اشراق کی نماز پڑھ کر مسجد سے نکلا کرتے تھے اور اپنے تمام رشتہ داروں کے گھر تشریف لے جاتے جس کسی کو بازار سے کچھ منگنا ہوتا اس سے پوچھ کر لادیتے لیکن اس زمانے میں لوگوں کے پاس پیسے کم ہوتے تھے، عموماً چیزیں غلے کے عوض خریدی جاتی تھیں چنانچہ آپ گھروں سے غلہ باندھ کر لے جاتے اور اس سے اشیاء ضرورت خرید کر لاتے تھے۔

### حکیم الامت حضرت تھانوی رَحْمَةُ اللّٰهِ تَعَالٰى

① حضرت والا کو اگر کبھی مسجد میں کسی وجہ سے دری ہو جاتی تو اصرار کر کے دوسراے امام سے نماز پڑھوادیتے اور خود وضو وغیرہ سے فارغ ہو کر بعد کو مقتدیوں میں شریک ہو جاتے۔ ویسے بھی عام اصول یہ مقرر فرمائ کھا تھا کہ وسیع وقت میں زیادہ سے زیادہ پندرہ منٹ انتظار کیا جائے اور غیر وسیع وقت میں اتنا بھی نہیں تاکہ مقتدیوں کا حرج یا ان کو تکلیف نہ ہو۔

② ایک بار حضرت بڑی پیرانی صاحب مدظلہا حجت پر سے گر پڑیں اس وقت

حضرت والا خانقاہ میں فجر کی ننیت پڑھ رہے تھے اسی دوران اطلاع ہوئی۔ حضرت والا نے فوراً نیت توڑ دی اور گھر تشریف لے جا کر ان کی تمارداری فرمائی۔ جب سب ضروری انتظامات فرمائے چکے اس وقت واپس تشریف لا کر نماز فجر ادا کی۔ اسی حالت میں نیت توڑ دینا شرعاً واجب تھا۔

سبحان اللہ! کیا ادائے حقوق اور حفظ حدود ہے ورنہ زائدان خشک تو نماز تو درکنار ایسے موقع پر وظیفہ بھی چھوڑنا خلاف زہد کھجتے ہیں جو سراسر حدود شرعیہ سے تجاوز ہے۔

۳ ایک مرتبہ یہ بھی فرمایا کہ میں اس لئے بھی دینی کاموں کو مختلف جگہوں میں تعمیم کرتا رہتا ہوں کہ میں چاہتا ہوں کہ میرے مرنے کا بھی کسی کو صدمہ نہ ہو۔ کہ اتنے کام ایک ساتھ بند ہو گئے۔ میں تو مسلمانوں کی اتنی تکلیف بھی گوار نہیں کرتا کہ کوئی میرے مرنے کا بھی افسوس کرے گو طبعی افسوس تو قبضہ سے باہر ہے۔

### مفتق شفیع صاحب (حَمِيدًا للهُ تَعَالَى) کی اولاد کو مشقانہ نصیحت

حضرت مولانا مفتی رفع عثمانی دامت برکاتہم لل تعالیٰ فرماتے ہیں:

ایک مرتبہ ہم سارے بہن بھائی اپنے والد صاحب (حَمِيدًا للهُ تَعَالَى) کے ارد گرد جمع تھے اور ہنس بول رہے تھے کبھی وہ لٹاٹ ف ناتے اور کبھی ہم۔ یہا خوشگوار ماحدوں تھا۔ جب ہنس بول چکے تو فرمایا کہ اب ایک کام کی بات سنو اور ہم سب بھائیوں کو جمع کر کے فرمایا۔ تمہاری ماں کو تم سے ایک شکایت ہے وہ جس سے کام کو کہتی ہے وہ دوسرے پر ڈال دیتا ہے اور وہ بے چاری پریشان رہتی ہے اور کہتی ہے کہ تم نے اپنے لے "كَمَا فِي الدُّرُّ الْمُخْتَارِ - بَابُ إِذَا كَفِيْهُ الْفَرِيْضَةِ، وَيَجْبُ الْقَطْعُ لِتَحْوِيلِهِ  
غَرِيْبِيْهِ أَوْ حَرِيْقِيْهِ - فِيْ رَدِ الْمُخْتَارِ قَوْلَهُ وَيَجْبُ أَنْ يَفْتَرِضُ قُلْتُ وَلَا شَكَّ أَنَّ الْوَاقِعَةَ  
الْمَذْكُورَةَ تَحْوِيلَ الْأَجَاءِ الْمَذْكُورِ لِإِثْرَاكِ الْمُكْلِمِيْنَ فِيْ كُونِهِ حَمُونَةَ عَنِ الْإِعْلَانِ"۔

۱۱۰/۳ اشرف السوانح

بیت العلم رحمت

بیٹوں کو شہزادہ بنارکھا ہے۔ ان کے دماغ خراب کر دیئے ہیں، بازار سے دودھ دی لانے کے لئے برتن لے جاتے ہوئے شرماتے ہیں، پہلے تو میں سمجھتا تھا کہ یہ تمہاری سستی کی وجہ سے ہے، مگر جب سے تمہاری ماں نے یہ شکایت کی تو مجھے افسوس ہوا۔ سب سے پہلے والد صاحب (حَمِيدًا للهُ تَعَالَى) نے ماں کی خدمت کے بارے میں جو احادیث و فضائل ہیں وہ بیان فرمائے۔

پھر فرمایا: میرے اور اللہ کے درمیان ایک راز تھا جو کبھی بھی کسی پر ظاہر نہیں کیا۔

آج تمہاری خاطروں و راز کھول رہا ہوں اور تمہیں اپنے دو واقعے سناتا ہوں۔

۱ ایک واقعہ یہ سنایا کہ دیوبند میں ہمارا گھر غریب جو لاہوں کے محلے کے بالکل برابر تھا۔ آگے ہندوؤں کا محلہ تھا پھر مسجد آتی تھی، وہاں ہندوؤں کا ایک کنوں تھا جس سے لوگ پانی بھر کے گھر لے جاتے تھے۔ ایک دن حضرت والد صاحب (حَمِيدًا للهُ تَعَالَى) فجر کی نماز کے لئے نکلے تو دیکھا کہ ایک بڑھیا پانی کا گھر اٹھائے آرہی تھی اور حضرت نماز فجر کے لئے مسجد جا رہے تھے۔ اس نے گھر اڑ میں پر رکھا اور تھک کر ادھر ادھر دیکھنے لگی کہ کوئی میرا یہ گھر اٹھوادے۔ فرماتے ہیں: میں نے آگے بڑھ کر گھر اٹھوایا، مگر وہ اچھا خاصاً وذنی تھا۔ فرمایا کہ یہی شرمی آتی کہ اٹھا کر واپس اسی ضعیف بڑھیا کے کانڈھوں پر رکھوادوں۔ وہ گھر میں نے اپنے کاندھے پر رکھا اور کہا: اماں مجھے اپنے گھر کا راستہ بتاؤ میں پہنچا کر آتا ہوں۔ چنانچہ وہ بڑھیا آگے اور مفتی اعظم سر پر گھر اٹھائے یچھے یچھے، اس کے گھر پہنچ کر جہاں اس نے کہا حضرت نے گھر اڑ کھو دیا اور واپس چلے آئے۔

فرماتے تھے کہ جب میں واپس آیا تو وہ اسی زور زور سے دل کی گھرائیوں سے دین و دنیا کی بھلانی کی دعائیں دے رہی تھی کہ میں دور تک چلا آیا مگر اس کی آوازیں آتی رہیں۔ میں نے سوچا کہ یہ تو بڑے نقش کا سودا ہے چند لمحوں میں اتنی ساری اور اتنی پر خلوص دعائیں مل جاتی ہیں۔ اگلی صبح میں پھر کنوں کے پاس پہنچا تو

دیکھا کہ وہ کنوں میں ڈول ڈال رہی تھی۔ میں نے سوچا کہ میں پانی بھر دوں، پھر پانی بھر کر اسی جگہ چھوڑ آیا، پھر وہی وعائیں ملیں۔ اس کے بعد سے یہ عزم کر لیا کہ جب تک یہ زندہ ہے یا میں زندہ ہوں تو یہ کام روز کروں گا۔ چنانچہ اس کے بعد جب تک وہ زندہ رہیں کبھی ناغزیں ہواں۔

۲ دوسرا واقعہ یہ سنایا کہ تھا نہ بھون کار بیلوے اشیش تنک و تاریک اور بالکل ویران ساختا۔ لے دے کر ایک ہی گاڑی آتی تھی اور میں نے حکیم الامت حضرت تھانوی رحمۃ اللہ تعالیٰ کو اپنے آنے کی اطلاع کر رکھی تھی، جب میں گاڑی سے اشیش پر اتر اور رات کی تاریکی میں قلی قلی کی آواز آئی مگر وہاں تو قلی کا سوال ہی نہ تھا۔ مجھے اندر ہرے میں کچھ سائے نظر آئے، معلوم ہوا کہ آواز لگانے والے کے ساتھ عورتیں بھی ہیں۔ انہوں نے بہت آوازیں دیں، مگر جب کوئی قلی نہ آیا تو ان کی آواز میں گھبراہست محسوس ہونے لگی۔ میں نے سوچا کہ سردی کی راتیں ہیں۔ سامان بھی ہے اور اہل خانہ بھی ہیں۔ میں نے جو مزید توجہ کی تو معلوم ہوا کہ یہ صاحب تو حضرت تھانوی رحمۃ اللہ تعالیٰ کی خدمت میں حاضر ہوا کرتے ہیں اور ہم دونوں ایک دوسرے کو جانتے بھی ہیں۔ اگر جا کر کہوں کہ میں یہ سامان انہالوں تو وہ انہانے نہیں دیں گے۔ جب انہوں نے آخری مرتبہ انہیل گھبراہست سے آواز لگائی تو مجھے ایک ترکیب سوچی، میرے پاس ایک چادر تھی۔ میں نے اسے منہ پر لپیٹ لیا اور قلیوں کا ساحلیہ بنا کر کہا کہ قلی آگیا ہے۔ انہوں نے ایک صندوق انخلایا اور میرے سر پر رکھ دیا۔ مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں گردن ہی نہ مژ جائے، وہ دوسرا سامان بھی رکھنے لگے تو میں نے کہا صاحب اس دوسرا کوئی چھوٹا سامان میرے ہاتھ میں دے دو۔ پھر میں ان کے آگے آگے چلا کہ وہ مجھے پیچاں نہ کیں یہاں تک کہ بستی آگئی۔ میں نے ان کے مظلوبہ گھر میں سامان رکھا۔ انہوں نے کہا باہر نہ ہو، لیکن میں چلا آیا۔ اگلے دن مجلس میں ان صاحب سے ملاقات ہوئی لیکن انہیں معلوم نہ تھا کہ رات کا قلی کون

تھا۔ اور پھر ساری عمر ان کو اسی قلی کے بارے میں علم نہ ہو سکا۔ یہ راز اللہ کے اور میرے علاوہ کسی کو معلوم نہ تھا آج تمہیں صحافے کے لئے ظاہر کرنا پڑا۔

## رشته داروں کے ساتھ صلحہ حمی و ہمدردی

تمام انسان آپس میں رشتہ دار ہیں:

یوں اگر دیکھا جائے تو سارے اہن آدم اور سارے انسان آپس میں رشتہ دار ہیں، جیسا کہ حضور اقدس ﷺ نے حدیث میں بھی اس کا ذکر فرمایا ہے، کیوں کہ تمام انسانوں کے باپ ایک ہیں، یعنی حضرت آدم غلبہ اللہ ﷺ، جن سے ہم سب پیدا ہوئے۔ بعد میں آگے چل کر شاخص ہوتی چلی گئیں، خاندان اور قبیلے تقسیم ہوتے چلے گئے۔ کوئی کہیں جا کر آباد ہوا، اور کوئی کہیں، اور دور کی رشتہ داریاں ہو گئیں۔ جس کی وجہ سے آپس میں ایک دوسرے کے قرابت دار اور رشتہ دار ہیں۔ البتہ کسی کی رشتہ داری قریب کی ہے، کسی کی رشتہ داری دور کی ہے، لیکن رشتہ داری ضرور ہے۔

حقوق کی ادائیگی سکون کا ذریعہ ہے:

جو قریب ترین رشتہ دار ہوتے ہیں۔ جن کو عرف عام میں رشتہ دار سمجھا جاتا ہے۔ جیسے بھائی، بہن، بچہ، تایا، بیوی، شوہر، خالہ، ماموں، باپ اور ماں — ان رشتہ داروں کے کچھ خاص حقوق اللہ تعالیٰ نے مقرر فرمائے ہیں۔ اور ان حقوق کی ایک بڑی وجہ یہ ہے کہ اگوہ ان رشتہ داروں کے حقوق صحیح طور ادا کئے جائیں تو اس کے نتیجے میں زندگی پر امن اور پر سکون ہو جاتی ہے۔ یہ لڑائی اور جنگوں سے یہ نفرتیں اور عادتیں، یہ مقدمہ بازیاں، یہ سب ان حقوق کو پامال کرنے کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ اگر ہر

یہ ہوگا کہ وہ اپنے رشتہ داروں سے کسی "بدلے" کی توقع نہیں رکھے گا۔ بل کہ اس کے ذہن میں یہ ہوگا کہ میں تو اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کے لئے ان کے ساتھ اچھا سلوک کر رہا ہوں، میرے اچھے سلوک کے نتیجے میں یہ رشتہ دار خوش ہو جائیں، اور میرا شکریہ ادا کریں، اور کوئی بدلہ دیں تو وہ ایک نعمت ہے، لیکن اگر وہ خوش نہ ہوں، اور بدلہ نہ دیں تو بھی مجھے ان کے ساتھ اچھا سلوک کرنا ہے، مجھے اپنا وہ فریضہ انجام دینا ہے جو میرے اللہ نے میرے پر دیکیا ہے۔

### شکریہ اور بدلے کا انتظار مت کرو:

رشتہ داروں کے حقوق ادا کرنے کے بارے میں ہر شخص یہ کہتا ہے کہ یہ حقوق ادا کرنا اچھی بات ہے، یہ حقوق ادا کرنے چاہئیں۔ لیکن سارے جھگڑے اور سارے فساد یہاں سے پیدا ہوتے ہیں کہ جب رشتہ دار کے ساتھ اچھا سلوک کر لیا تو اب آپ اس امید اور انتظار میں بیٹھے ہیں کہ اس کی طرف سے شکریہ ادا کیا جائے گا۔ اس کی طرف سے اس حسن سلوک کا بدلہ ملے گا، اور اس انتظار میں ہیں کہ وہ میرے حسن سلوک کے بارے میں خاندان والوں میں چرچا کرے گا، اور میرے گن گائے گا۔ لیکن آپ کی یہ امید پوری نہ ہوئی، اس نے نہ تو شکریہ ادا کیا، اور نہ ہی بدلہ دیا، تو اب آپ کے دل میں اس کی طرف سے برائی آگئی کہ ہم نے اس کے ساتھ ایسا سلوک کیا، لیکن اس نے پلٹ کر پوچھا تھا نہیں، اس کی زبان پر کبھی "شکریہ" کا لفظ ہی نہیں آیا، اس نے تو کبھی بدلہ ہی نہیں دیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ نے اس کے ساتھ جو حسن سلوک کیا تھا اس کے ثواب کو ملیا میٹ کر دیا۔ آپ اپنے دل میں اس کی طرف سے برائی لے کر بیٹھ گئے، اور آئندہ جب کبھی حسن سلوک کرنے کا موقع آئے گا تو آپ یہ سوچیں گے کہ اس کے ساتھ حسن سلوک کرنے سے کیا فائدہ اس کی زبان پر تو کبھی "شکریہ" کا لفظ بھی نہیں آتا، میں اس کے ساتھ کیا اچھائی کروں۔

شخص اپنے اپنے رشتہ داروں کے حقوق ادا کرے تو پھر کبھی کوئی جھگڑا اور کوئی بڑائی نہ ہو، کبھی مقدمہ بازی کی نوبت نہ آئے۔ اس نے اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر یہ حکم دیا کہ اگر تم ان حقوق کو ادا کرو گے تو تمہاری زندگی پر سکون ہوگی۔ "خاندان" کسی بھی معاشرے کی بنیاد ہوتی ہے، اگر "خاندان" مخدود نہیں ہے اور خاندان والوں کے درمیان آپس میں محبوبیت نہیں ہیں، آپس کے تعلقات درست نہیں ہیں، تو یہ چیز پورے معاشرے کو خراب کرتی ہے، اور پورے معاشرے کے اندر اس کا فساد پھیلتا ہے، اس کے نتیجے میں پوری قوم خراب ہوتی ہے۔ اس وجہ سے اللہ اور اللہ کے رسول ﷺ نے رشتہ داروں کے حقوق ادا کرنے اور ان کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کا خاص طور پر حکم دیا ہے۔

### اللہ کے لئے اچھا سلوک کرو:

ویسے تو ہر نہ ہب میں اور ہر اخلاقی نظام میں رشتہ داروں کے حقوق کی رعایت کا سبق دیا گیا ہے، اور ہر نہ ہب والے یہ کہتے ہیں کہ رشتہ داروں کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔ لیکن حضور اقدس نبی کریم ﷺ نے ان حقوق کے بارے میں ایک ایسا اصول بیان فرمایا ہے جو تمام دوسرا نہ مذاہب اور اخلاقی نظاموں سے بالکل ممتاز اور الگ ہے۔ اگر وہ اصول ہمارے دلوں میں بیٹھ جائے تو پھر کبھی بھی رشتہ داروں کے حقوق کی خلاف ورزی نہ ہو، اور ان کے ساتھ کبھی بھی بد سلوکی نہ کریں۔ وہ اصول یہ ہے کہ جب کبھی ان کے ساتھ اچھا برتاؤ یا اچھا سلوک کرو تو یہ کام ان کو خوش کرنے سے زیادہ اللہ تعالیٰ کو خوش کرنے کے لئے کرو۔ یعنی رشتہ داروں کے ساتھ اچھا سلوک کرتے وقت یہ نیت ہوئی چاہئے کہ یہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے اور اس عمل سے اللہ تعالیٰ کو راضی کرنا مقصود ہے، اللہ تعالیٰ کی خوش نووی کی خاطر یہ سلوک کر رہا ہوں، جب انسان اللہ تعالیٰ کی خوش نووی کی خاطر اچھا سلوک کرے گا تو اس کا لازمی نتیجہ

ہمیں رسول نے جکڑ لیا ہے:

آج جب بھی کسی شخص سے پوچھا جائے کہ رشتہ داروں کا بھی کچھ حق ہے؟ ہر ایک ہم میں سے یہی جواب دے گا کہ رشتہ داروں کے بہت حقوق ہیں۔ لیکن کون شخص ان حقوق کو کس درجے میں کس طرح ادا کر رہا ہے، اگر اس کا جائزہ لے کر دیکھیں تو یہ نظر آئے گا کہ ہمارے سارے معاشرے کو رسول نے جکڑ لیا ہے، اور رشتہ داروں سے جو تعلق ہے وہ صرف رسول کی ادائیگی کی حد تک ہے اس سے آگے کوئی تعلق نہیں۔ مثلاً اگر کسی کے گھر شادی یا یہ ہے تو اس موقع پر اس کو کوئی تخفہ دینے کو دل نہیں چاہ رہا ہے، یاد ہینے کی طاقت نہیں ہے تو اب یہ سوچ رہے ہیں کہ اگر تقریب میں خالی ہاتھ چلے گئے تو برا معلوم ہو گا۔ چنانچہ اب باطل ناخواست اس خیال سے تخفہ دیا جا رہا ہے کہ اگر نہ دیا تو ناک کٹ جائے گی، اور خاندان والے کیا کہیں گے اور جس کے بیہاں شادی ہو رہی ہے وہ یہ کہے گا کہ ہم نے تو اس کی شادی میں یہ تخفہ دیا تھا، اور اس نے ہمیں کچھ نہ دیا۔ چنانچہ یہ تخفہ دل کی محبت سے نہیں دیا جا رہا ہے بل کہ رسم پوری کرنے کے لئے نام و نمود کے لئے دیا جا رہا ہے، جس کا تجھ یہ ہوا کہ اس تخفہ دینے کا ثواب تو مانہیں، بل کہ بنام و نمود کی نیت کی وجہ سے اُٹا گناہ ہو گیا۔

تقریبات میں ”نیوتہ“ دینا حرام ہے:

ایک رسم جو ہمارے معاشرے میں پھیلی ہوئی ہے، کسی علاقے میں کم اور کسی علاقے میں زیادہ ہے، وہ ہے ”نیوتہ“ کی رسم۔ تقریبات میں لینے دینے کی رسم کو ”نیوتہ“ کہا جاتا ہے، ہر ایک کو یہ یاد ہوتا ہے کہ فلاں شخص نے ہماری تقریب کے موقع پر کتنے پیسے دینے تھے، اور میں کتنے دے رہا ہوں۔ بعض علاقوں میں تو تقریبات کے موقع پر باقاعدہ فہرست تیار کی جاتی ہے کہ فلاں شخص نے اتنے پیسے

چنانچہ آئندہ کے لئے اس کے ساتھ حسنِ سلوک کرنا چھوڑ دیا، اور اب تک جو اس کے ساتھ حسنِ سلوک کیا تھا، اس کا ثواب بھی اکارت گیا۔ اس لئے کہ اب تک بھی اس کے ساتھ حسنِ سلوک کیا تھا، وہ اللہ کے لئے نہیں کیا تھا مل کر وہ تو ”شکریہ“ اور ”بدله“ لینے کے لئے کیا تھا۔ اس لئے حضور نبی کریم ﷺ نے فرمایا: جب کسی کے ساتھ حسنِ سلوک کرو تو صرف اللہ کو راضی کرنے کے لئے کرو، اس خیال سے مت کرو کہ یہ میرے ساتھ بھی بدلتے میں حسنِ سلوک کرے گا، یا میرا شکریہ ادا کرے گا۔

صلہ رحمی کرنے والا کون ہے؟

ایک حدیث جو ہمیشہ یاد رکھنی چاہئے۔ وہ یہ کہ حضور اقدس ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِيِّ لِكِنَ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رَحِمُهُ وَصَلَّهَا.“

یعنی وہ شخص صدر رحمی کرنے والا نہیں ہے جو اپنے کسی رشتہ دار کی صدر رحمی کا بدلہ دے کہ دوسرا رشتہ دار میرے ساتھ جتنی صدر رحمی کرے گا میں بھی اتنی ہی صدر رحمی کروں گا، اور اگر وہ صدر رحمی کرے گا تو میں بھی کروں گا، اگر وہ نہیں کرے گا تو میں بھی نہیں کروں گا، ایسا شخص صدر رحمی کرنے والا نہیں ہے۔ اس کو صدر رحمی کا اجر و ثواب نہیں ملے گا، بل کہ صدر رحمی کرنے والا حقیقت میں وہ شخص ہے کہ دوسرا تو اس کا حق ضائع کر رہا ہے، اور اس کے ساتھ قطعہ تعلق کر رہا ہے، لیکن یہ شخص پھر بھی اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کی خاطر اس کے ساتھ اچھا معاملہ کر رہا ہے، یہ شخص حقیقت میں صدر رحمی کرنے والا ہے اور صدر رحمی کے اجر و ثواب کا مستحق ہے۔

اندر میں بھی شریک ہو جاؤں، اور ہدیہ دینے سے ”بدل“ اور نام محدود اور دکھاوا پیش نظر نہیں ہے، بل کہ اپنی رشتہ داری کا حق ادا کرنا ہے اور اللہ کو راضی کرنا ہے تو اس صورت میں تحفہ دینا اور پیسہ دینا اجر و ثواب کا باعث ہوگا، اور یہ تحفہ اور پیسے صدر حجی میں لکھے جائیں گے۔ بشرطکہ ہدیہ دینے سے اللہ تعالیٰ کو راضی کرنا مقصود ہو۔

### مقصد جانچنے کا طریقہ:

اس کی پیچان کیا ہے کہ ہدیہ دینے سے اللہ کو راضی کرنا مقصود ہے یا ”بدل“ لینا مقصود ہے، اس کی پیچان یہ ہے کہ اگر ہدیہ دینے کے بعد اس بات کا انتظار لگا ہوا ہے کہ سامنے والا شخص اس کا شکریہ ادا کرے، اور کم از کم پلٹ کر اتنا تو کہہ دے آپ کا بہت بہت شکریہ، یا اس بات کا انتظار ہے کہ جب میرے گھر کوئی تقریب ہوگی تو یہ تقریب کے موقع پر کوئی ہدیہ تحفہ پیش کرے گا، یا اگر بالفرض تمہارے ہاں کوئی تقریب ہو تو وہ کوئی ہدیہ تحفہ نہ لائے تو اس وقت تمہارے دل پر میل آجائے اور اس کی طرف سے تمہیں شکایت ہو کر ہم نے تو اتنا دیا تھا، اور اس نے تو کچھ بھی نہیں دیا، یا ہم نے زیادہ دیا تھا، اور اس نے ہمیں کم دیا ہے۔ یہ سب اس بات کی علامت ہیں کہ اس دینے میں اللہ تعالیٰ کی خوش نوی مقصود نہیں تھی۔ لہذا دیا بھی، اور اس کو ضائع بھی کر دیا، لیکن اگر ہدیہ دینے کے بعد ڈھن کو فارغ کر دیا کہ چاہے میرا شکریہ ادا کرے یا نہ کرے، میرے یہاں تقریب کے موقع پر چاہے دے یا نہ دے، لیکن مجھے اللہ تعالیٰ نے دینے کی توفیق دی تو میں نے اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کے لئے اپنے رشتہ داروں کی خوشی کے موقع پر اس کی خدمت میں ہدیہ پیش کر دیا، نہ تو مجھے شکریہ کا انتظار ہے، اور نہ بدے کا انتظار ہے، اگر میرے گھر میں تقریب کے موقع پر یہ کچھ نہ دے تو بھی میرے دل پر میل نہیں آئے گا، میرے دل میں شکایت پیدا نہیں ہوگی تو یہ اس بات کی علامت ہے کہ یہ ہدیہ اللہ تعالیٰ کی رضا مندی کی خاطر دیا

بیانِ العلیم نہیں۔

دیئے، فلاں شخص نے اتنے پیسے دیئے، پھر اس فہرست کو محفوظ رکھا جاتا ہے، اور پھر جس شخص نے پیسے دیئے ہیں، اس کے گھر جب کوئی شادی بیاہ کی تقریب ہوگی تو اب یہ ضروری ہے کہ جتنے پیسے اس نے دیئے تھے، اتنے پیسے اس کی تقریب میں دینا لازم اور ضروری ہے۔ چاہے قرض لے کر دے، یا اپنا اور اپنے بچوں کا پیٹ کاٹ کر دے، یا چوری اور ڈاکہ ڈال کر دے، لیکن دینا ضرور ہے، اگر نہیں دے گا تو یہ اس معاشرے کا بدترین مجرم کہائے گا۔ اسے ”نبوت“ کہا جاتا ہے۔ دیکھنے اس میں یہ پیسے صرف اس نے دیئے جا رہے ہیں کہ میرے گھر میں جب تقریب کا موقع آئے گا تو وہ بھی دے گا، لہذا ”بدل“ کے خیال سے جو پیسے دیئے جا رہے ہیں یہ حرام قطی ہیں، قرآن کریم نے اس کے لئے ”ربوا“ کا لفظ استعمال فرمایا ہے۔ چنانچہ فرمایا:

﴿وَمَا أَتَيْتُمْ مِّنْ زِيَادَةٍ لِّرِبْوَا فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرْبُوَا عِنْدَ اللَّهِ ۚ وَمَا أَتَيْتُمْ مِّنْ زَكْوَةً تُرْبَدُونَ وَجْهَ اللَّهِ فَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُضِعِفُونَ﴾۔

”تم لوگوں کو نبوت کے طور پر جو کچھ ہدیہ یا تحفہ دیتے ہو (لیکن اس خیال سے دیا کہ وہ میری تقریب پر یا تو اتنا ہی دے گا، یا اس سے زیادہ دے گا) تاکہ اس سے مال کے اندر اضافہ ہو، تو یاد رکھو کہ اللہ کے نزدیک اس میں کوئی اضافہ نہیں ہوگا، اور جوز کوہا یا صدقہ تم اللہ کی رضا مندی کی نیت سے دیتے ہو تو اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کے مال میں چندور چند اضافہ فرماتے ہیں۔“

تحفہ کس مقصد کے تحت دیا جائے؟

لہذا اگر کسی شخص کے دل میں خیال آیا کہ میرے ایک عزیز کے یہاں خوشی کے موقع ہے، میرا دل چاہتا ہے کہ میں اس کو کوئی ہدیہ پیش کروں، اور اس کی خوشی کے

گیا ہے، یہ ہدایہ دینے والے اور لینے والے دونوں کے لئے مبارک ہے۔

❶ حضرت مفتی رفیع عثمانی صاحب مظلہ فرماتے ہیں: الحمد لله هم نے والد ماجد رحیمہ اللہ تعالیٰ کا یہ عمل دیکھا کہ وہ اپنے رشتہ داروں کا خاص خیال رکھتے تھے۔ ان کی دو بہنیں یہود تھیں اور دونوں بہنوں کی کافی اولاد تھی۔ ان بہنوں اور ان کی اولاد کی کفالت والد صاحب رحیمہ اللہ تعالیٰ کیا کرتے تھے۔ والدہ (یعنی ہماری دادی) بھی یہود تھیں، ان کی کفالت بھی انہی کے ذمہ تھی اور ہم ماشاء اللہ نو بہن بھائی تھے۔ والد اور والدہ ملکر گیارہ آدمی گھر کے تھے۔ بارہوں دادی جان تھیں۔ دو بہنوں اور ان کی اولاد کی کفالت کا مسئلہ بھی تھا۔ تجوہ کیا تھی؟ دارالعلوم دیوبند کی ملازمت کے آخری زمانے میں سانچھروپے تجوہ تھی۔

❷ حضرت مفتی شفیع صاحب رحیمہ اللہ تعالیٰ جب جمعہ کی نماز کے لئے جاتے تھے تو نماز سے فارغ ہو کر پھل لیتے اور اس بہن کے گھر جاتے جو دیوبند میں رہتی تھیں (دوسری بہن کسی اور شہر میں رہتی تھیں) اور ان کے ہاں پھل دے کر آیا کرتے تاکہ یقین بچوں کو موسم کے بچلوں کی کمی محسوس نہ ہو اور دوسری بہن کے ہاں مختلف اوقات میں رقم بھجواتے رہتے۔ پاکستان آنے کے بعد بھی ان کا یہ معمول جاری رہا۔ اس کے علاوہ ہندوستان میں رہائش پذیر اپنے تھیمال مامول زاد بھائی اور خالہ زاد بھائی بہنوں کا ایسا خیال رکھتے کہ ان کو یہاں سے ماہانہ خرچ بھیجتے تھے۔ اور جب قانونی طور پر یہاں سے روپیہ بھیجتے پر پابندی لگ گئی تو دوسرے ملکوں کے ذریعے بھیجتے تھے۔ ان میں سے بعض ایسے بھی تھے کہ ان کے بارے میں یہ معلوم ہوا کہ ان کا گھر گرچکا ہے اور ان کے بارے میں یہ خدشہ بھی تھا کہ اگر انہیں مرمت کے لئے نقدر قم دی جائے گی تو وہ کھاپی کر ختم کر دیں گے تو ایسی صورت میں کسی اور رشتہ دار کو رقم بھیجی کر تم ان کے گھر کی مرمت کراؤ۔

رشتہ داروں کا معاملہ معمولی نہیں، رشتہ داروں کے زبردست حقوق ہیں اور ان کی ادائیگی کا اجر و ثواب بھی بہت زیادہ ہے۔ لیکن افسوس کہ آج کل اس کی طرف دھیان بہت کم دیا جاتا ہے۔ جہاد، تبلیغ علم دین، حج اور عمرے وغیرہ کے فضائل خوب سننے کو ملتے ہیں لیکن صدر حجی اور رشتہ داروں کے حقوق کا بیان شاذ و نادر ہی سننے میں آتا ہے۔ نتیجہ یہ ہے کہ اس معاملے میں بہت غفلت پائی جاتی ہے۔

## دوسروں کو تکلیف سے بچانے کا اتنا اہتمام!!!

ہمارے والد ماجد حضرت مفتی شفیع صاحب رحیمہ اللہ تعالیٰ اپنی زندگی کے آخری چار سال صاحب فراش رہے، دل کی تکلیف تھی، ہمارے دو بڑے بھائی شہر میں رہتے تھے۔ اس زمانے میں بھی اتوار کی چھٹی ہوتی تھی۔ ان کا معمول تھا کہ وہ اپنی بیوی بچوں کو لے کر ہر اتوار کو ملنے آیا کرتے تھے۔ ہمارے والدین ہفت بھر ان کی انتظار میں رہتے، اور اتوار کے دن تو دھیان بالکل اسی طرف لگا رہتا۔ شام کے قریب آیا کرتے تھے۔ عصر کے بعد والد صاحب کی نظریں دروازے پر ہوتیں۔ پانچ منٹ بھی دیر ہو تو انہیں مشکل محسوس ہوتی تھی۔ جب وہ آجاتے تو ہمارے گھر میں عید کا سماں ہو جاتا۔ سب خوش ہوتے، بنتے یوں تھے، والد صاحب کے پاس بیٹھتے۔

کبھی وہ رات کو رہنے کے ارادے سے آتے، کبھی صرف رات کا کھانا کھا کر واپس جانے کے ارادے سے آتے اور کبھی کھانا کھائے بغیر ہی واپس جانے کا پروگرام ہوتا تھا۔ مگر جو کچھ بھی ہوتا تھا پہلے سے ملتے ہوتا تھا۔

ایک مرتبہ آئے ہوئے تھے اور پروگرام کھانا کھانے کا نہیں تھا، رہنے کا بھی نہیں تھا۔ مغرب کے بعد جانے کا تھا۔ ہم دونوں بھائی، میں (مفتی رفیع عثمانی

صاحب) اور مولانا نقی عثمانی صاحب، اپنے بڑے بھائیوں کے سر ہو گئے کہ ہم نہیں جانے دیں گے۔ آج رات آپ نہیں رہیں یا کم از کم کھانا کھا کر جائیں۔ لیکن وہ جانا چاہ رہے تھے۔

ہماری یہ باتیں والد صاحب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سن رہے تھے جو برادر کے ایک کمرے میں تھے۔ انہوں نے مجھے اور مولانا نقی عثمانی صاحب کو علیحدگی میں بلا یا اور فرمایا: تم تو انہیں رکنے پر اصرار کر رہے ہو۔ تم نے اپنی اپنی بیویوں سے پوچھ لیا ہے یا نہیں کہ کیا ان کے پاس اتنے آدمیوں کے کھانے کا انتظام ہے؟ ہم نے عرض کیا کہ ہم نے تو انہیں پوچھا۔ فرمایا کہ تمہاری تو زبان ملے گی۔ ساری مشقت تو تمہاری بیویوں پر پڑے گی۔ اگر انہوں نے پہلے سے تیار نہیں کر رکھی تو انہیں پریشانی ہوگی، انہیں روکنے سے پہلے تمہیں یہ بات دیکھنی چاہئے تھی کہ آپ کی بیویاں آسانی اور خوشی سے ان کے کھانے کا انتظام کر سکیں گی یا نہیں۔ ایسا سبق دے گئے کہ الحمد للہ، اب وہ ہمیشہ یاد رہتا ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر وہ رکتے تو خود انہیں کتنی خوشی ہوتی، ہم سے کہیں زیادہ خوشی ہوتی لیکن ہمارے اس عمل پر ناراضکی کا اظہار کیا۔ یہ شریعت کی رعائیں ہیں، جنہیں اللہ والے جانتے ہیں۔

### خدمت کا صلہ

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے: ”جو دنیا میں کسی کی تکلیف دور کرے گا آخرت میں اللہ تعالیٰ اس کی تکالیف کو دور فرمادے گا۔“ اور صرف اسی بنیاد پر اس کی تکلیف کو دور کیا جائے گا کہ اس نے دنیا میں لوگوں کی تکلیف کو دور کیا تھا۔ ایک اور حدیث میں فرمایا گیا کہ جب کوئی مومن اپنے مومن بھائی کے کام کے لئے کوشش کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو جہنم سے تین خندقیں دور کر دیتے ہیں اور ہر

۱۔ اصلاحی تقریبیں: ۱۴۵/۵

۲۔ مسلم، کتاب البر والصلة، باب تحریر الظلم، رقم: ۲۵۸۰

خندق کی چوڑائی زمین آسمان کے درمیان میں فاصلہ کے برابر ہے۔

اور حضرت انس رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ نے فرمایا: ”جو آدمی میری امت میں سے کسی شخص کی کسی (دینی یا دنیاوی) حاجت و ضرورت کو پورا کرے اور اس سے اس کا مقصد اس کو خوش کرنا ہو تو اس نے مجھ کو خوش کیا (کیوں کہ مسلمان کی خوشی ہوتی ہے) اور جس نے مجھ کو خوش کیا اس نے اللہ کو خوش کیا اور جس نے اللہ کو خوش کیا اس کو اللہ جنت میں داخل کرے گا۔“

**تشریفی صحیح:** مسلمان کی حاجت روائی کی فضیلت کو ”جامع صغیر“ کی روایت میں جس کو خطیب رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے حضرت انس رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ سے نقل کیا ہے یوں بیان کیا گیا ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: ”جس شخص نے اپنے بھائی مسلمان کی کسی حاجت و ضرورت کو پورا کیا تو اس کو حج و عمرہ کرنے والے شخص کے ثواب کی مانند ثواب ملتا ہے۔“

اور حضرت انس رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص مظلوم کی فریاد رہی کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے لئے بہتر بخششیں لکھ دیتا ہے اور ان میں سے ایک بخشش تو وہ ہے جو اس کے تمام (دنیاوی و آخری) امور کی اصلاح کی خاص بن جاتی ہیں اور باقی بہتر بخششیں قیامت کے دن اس کے درجات کی بلندی کا سبب ہوں گی۔“

اور حضرت انس اور حضرت عبد اللہ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ دُواؤں کہتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ نے فرمایا: ”خالق خدا کا کتبہ ہے الہذا خدا کے نزدیک مخلوق میں سے بہترین وہ شخص ہے جو خدا کے کتبہ کے ساتھ احسان اور حسن سلوک کرے۔“ ان

۱۔ مجمع الزوائد، البر والصلة، باب فضل قضاء الحوائج: ۲۰۱/۸

۲۔ شعب الایمان، باب الشفقة: ۱۱۵/۶

۳۔ شعب الایمان، باب الشفقة: ۱۲۰/۶

تینوں رواتوں کو تکمیل فرمیجیہ اذن اللہ تعالیٰ نے شعب الایمان میں لفظ کیا ہے۔  
تکمیلیج: ”عیال“ کے معنی متعلقین کے ہیں اور کسی شخص کے متعلقین کا اطلاق ان (افراد پر ہوتا ہے جن کی پرورش، جن کا کھانا پینا اور جن کی ضروریات زندگی کی تکمیل اس شخص کے ذمہ ہوتی ہے اور وہ ان کے اخراجات اپنے روپیہ پیسے سے پورا کرتا ہے، لہذا اس معنی میں عیال کی نسبت غیر اللہ کی طرف تو مجازی ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف حقیقی ہے، کیونکہ رزاق مطلق حقیقت میں اللہ تعالیٰ ہی ہے جیسا کہ خلاق مطلق اسی کی ذات ہے۔ ارشاد ربانی ہے:

﴿وَمَا مِنْ دَابَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾<sup>۱</sup>

ترجمہ: ”زمیں پر چلنے والا کوئی ایسا نہیں ہے جس کا رزق اللہ کے ذمہ نہ ہو۔“  
حدیث بالا کی تشریح میں حضرت مولانا منظور نعمانی صاحب رحیمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ہماری اس دنیا کا دستور بھی یہی ہے کہ جو کوئی کسی کے اہل و عیال کے ساتھ احسان کرے اس کے لئے دل میں خاص جگہ ہو جاتی ہے۔ اس حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا معاملہ بھی یہی ہے کہ جو کوئی ان کی مخلوق کے ساتھ احسان کا برداشت کرے (جس کی مختلف صورتیں اور ذکر کی جا سکتی ہیں) وہ اللہ تعالیٰ کو محیوب ہو جاتا ہے۔

فائدہ: یہ بات پہلے بھی بار بار ذکر کی جا سکتی ہے، اور یہاں بھی مطہر رہنی چاہئے کہ آس قسم کی بشارتوں کا تعلق صرف ان بندوں سے ہوتا ہے جو کسی ایسے عقین جرم کے مجرم نہ ہوں جو آدمی کو اللہ تعالیٰ کی رحمت اور محبت سے بالکل ہی محروم کر دیتا ہو۔  
اس کی مثال بالکل ایسی ہے کہ ایک بادشاہ اعلان کرتا ہے کہ جو کوئی میری میری رعایا کے ساتھ اچھا سلوک کرے گا وہ میری محبت کا مستحق ہوگا، اور میں اس کو انعامات

۱۔ شعب الایمان، باب الشفقة: ۴/۶

۲۔ مظاہر حق: ۴/۵۵۹

سے نوازوں گا، تو ظاہر ہے کہ جو لوگ خود اس بادشاہ کے باغی ہوں یا دوسرا تقابل معانی جرام بطور پیش کرے کرتے ہوں، (مثلاً قتل و غارت گری، ڈاکہ زنی وغیرہ) وہ اگر رعایا کے کچھ افراد کے ساتھ بڑے سے بڑا سلوک بھی کریں تب بھی وہ اس اعلان کی بنیاد پر بادشاہ کی محبت اور انعام کے مستحق نہیں ہوں گے، اور یہی کہا جائے گا کہ اس شاہی فرمان کا تعلق ایسے باغیوں اور پیشہ ور مجرموں سے نہیں ہے۔<sup>۲</sup>

### خدمت سے کیا ملتا ہے

حضرت مولانا مسیم احمد مدفنی رحیمہ اللہ تعالیٰ اپنے استاد حضرت مولانا محمود الحسن رحیمہ اللہ تعالیٰ کے ہمراہ مالنا میں نظر بند تھے، سخت سردیوں کا موسم تھا، حضرت شیخ البند رحیمہ اللہ تعالیٰ کا معمول تجدید میں اٹھنے کا تھا۔ حضرت مدفنی عشا کے بعد لوٹے میں پانی بھر لیتے اور اسے زمین پر رکھ کر ساری رات تجدید کی حالت میں خود اس کے اوپر سوئے رہتے تاکہ پانی مخندانہ ہو اور تجدید میں حضرت شیخ البند کو اس گرم پانی سے خسرو کراتے۔

حضرت مدفنی رحیمہ اللہ تعالیٰ نے اخبارہ سال مسجد نبوی میں حدیث کا درس دیا۔ جب ہندوستان واپس آئے تو اپنے شیخ حضرت مولانا رشید احمد گنگوہ رحیمہ اللہ تعالیٰ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ بہت دن قیام کیا اور روزانہ خانقاہ کے لئے بازار سے بزری لینے آپ خود تشریف لے جاتے اور فرماتے تھے کہ جو روحانی ترقی و خوشی مجھے مسجد نبوی میں درس دینے پڑی تھی وہی شیخ کی خدمت سے ملتی ہے۔  
سبحان اللہ۔

حضرت مولانا غلام رسول پونڈی رحیمہ اللہ تعالیٰ کا مقام میان سے آگے شجاع آباد کے علاقے میں ایک بزرگ رہے ہیں، جن کا نام

۱۔ معارف الحدیث: ۲/۱۸۸

۲۔ مکتوبات فقیہ: ص ۵۶

حضرت مولانا غلام رسول پونتوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے اس کا گاؤں ہے وہ اس گاؤں سے تعلق رکھتے تھے، انہوں نے شیخ الہند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے دورہ حدیث کیا، ان کو شیخ الہند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے ایسی والہانہ محبت تھی کہ حضرت جس راستے سے دارالحدیث آیا کرتے تھے یہ رات کو چھپ کر اس راستے کو اپنے عمامہ کے ساتھ جہازد کیا کرتے تھے، وہ اس لئے چھپتے تھے تاکہ دوسرا طلباء ان کو دیکھنے لیں۔

ایک مرتب شیخ الہند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے ان کو عامے سے جہاز دیتے ہوئے دیکھ لیا۔ انہوں نے پوچھا، غلام رسول! یہ کیا کر رہے ہو؟ بالآخر بتانا پڑا۔ شیخ الہند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے خوش ہو کر ان کو دعا دے دی۔ میں استاذ کی دعا شاگرد کے کام آئیں۔

ایک ہوتا ہے دعائیں کروانا اور ایک ہوتا ہے دعائیں لینا، ان دونوں میں فرق ہوتا ہے۔ دعائیں کروانا تو یہ ہوا کہ بینا کہے، امی! میرے لئے دعا کر دیں، ابوا میرے لئے دعا کر دیں، حضرت! میرے لئے دعا کر دیں۔ اور دعا لینا یہ ہوتا ہے کہ انسان اتنا نیک اور مسود بنتے کہ اس کی نیکی کو دیکھ کر اس کے بڑوں کے دل سے دعائیں نکل رہی ہوں۔ آج کے دور میں دعائیں کروانے والے بڑے ہوتے ہیں مگر دعائیں لینے والے بہت تھوڑے ہوتے ہیں۔

حدیث پاک میں آیا ہے کہ تین صحابہ کرام رَضْغَلَةُ اللَّهِ تَعَالَى عنْمَ تھے، تینوں کی اٹھتی جوانیاں تھیں اور تینوں کا نام عبداللہ تھا۔ یہ ایسے عباد اللہ تھے کہ نبی عَلِیٰ اللَّهُ تَعَالَیٰ وَآلِہٖ وَسَلَّمَ کی صحبت میں علم حاصل کرنے کے لئے اور آپ کی خدمت کے لئے ایک دوسرے سے سبقت لے جانے کی کوشش کرتے تھے۔ ان کے شوق اور جذبے کو دیکھ کر نبی عَلِیٰ اللَّهُ تَعَالَیٰ وَآلِہٖ وَسَلَّمَ کا دل اتنا خوش ہوتا کہ آپ عَلِیٰ اللَّهُ تَعَالَیٰ تجد کی تماز میں ان کا نام لے کر اللہ تعالیٰ کے حضور دعائیں فرماتے تھے۔ چنانچہ نبی عَلِیٰ اللَّهُ تَعَالَیٰ کی دعائیں

ایسی قبول ہوئیں کہ ان تینوں کو اللہ تعالیٰ نے دنیا کے اندر امتیازی شان عطا کی۔ ان میں سے حضرت عبداللہ ابن مسعود رَضْغَلَةُ اللَّهِ تَعَالَیٰ عنْمَ امام الفقہاء ہے، حضرت عبداللہ ابن عباس رَضْغَلَةُ اللَّهِ تَعَالَیٰ عنْمَ امام المفسرین ہے اور حضرت عبداللہ ابن عمر رَضْغَلَةُ اللَّهِ تَعَالَیٰ عنْمَ امام الحدیث ہے۔

حضرت مولانا غلام رسول پونتوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے بھی شیخ الہند رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى سے دعا لی اور ان کا فیض چلا۔ شجاع آباد سے تین کلومیٹر کے فاصلے پر ان کا گاؤں پونتوہ تھا۔ انہوں نے ایک کتاب لکھی جس کا نام ”شرح مائے عامل پونتوی“ ہے۔ ممکن ہے کہ کچھ علماء کی نظر سے وہ کتاب گزرا ہو۔ طباء شجاع آباد شہر میں بس سے اترے اور تین کلومیٹر پہل چل کر اپنا بستہ اور سامان اپنے سروں پر رکھ کر پونتوہ جایا کرتے تھے۔ ان کے پاس تقریباً ساڑھے تین سو شاگرد ہوتے تھے۔ ان کا بھی خوب فیض پھیلا۔

ان کے دو شاگردوں کا نام عبداللہ تھا۔ ایک عبداللہ درخواستی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى جو کہ حافظ الحدیث تھے اور دوسرے حضرت مولانا عبداللہ بہلوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى جو شجاع آباد کے شیخ تھے۔ وہ ہزاروں علماء کے شیخ تھے۔ ان کا درس قرآن بہت معروف تھا۔

حضرت مولانا غلام رسول پونتوی رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى ایک مرتبہ خیر المدارس کے سالانہ جلسہ میں تشریف لائے۔ اس وقت پاکستان کے بڑے بڑے علماء موجود تھے۔ اس وقت حضرت مولانا خیر محمد جاندھری رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى نے ان کو ”شیخ الحنفی“ کے لقب سے پکارا۔ اتنے علماء کی محفل میں جن کوشش الحنفیہ کہا جائے ان کے علم کا کیا عالم ہوگا۔ وہ خود فرمایا کرتے تھے کہ اگر پوری دنیا سے شرح جامی کو ضبط کر لیا جائے اور کوئی بندہ میرے پاس آ کر کہے کہ حضرت! مجھے شرح جامی کی ضرورت ہے تو میں شرح جامی کو متن اور اس کے حاشیہ کے ساتھ دوبارہ لکھوں سکتا۔

ہوں۔ ۷

## خدمت کے بارے میں حضرت تھانوی رَحْمَةُ اللہِ تَعَالٰی<sup>ؐ</sup> کے چند ارشادات

### مسلمانوں کی خدمت:

۱ فرمایا کہ میں مسلمانوں کی خدمت کو طاعت اور سعادت سمجھتا ہوں بشرطیکہ کوئی مانع شرمند نہ ہو۔

۲ فرمایا کہ میں بوزصوم، سیدوں اور ذاکرین سے خدمت نہیں لیتا۔

۳ فرمایا کہ میں نہ کسی کی خدمت کی نہ کسی سے خدمت لی۔ بزرگوں کی بھی خدمت نہیں کی۔ یا اپنی اپنی عادت ہے مجھ کو عادت ہی نہیں ہوئی۔ ہاں ایسوں سے خدمت لے لیتا ہوں جن کو یہ بھی معلوم نہ ہو کہ ہم خدمت کر رہے ہیں نہ اس کو مگان خصوصیت کا ہونہ دوسروں کو بھائی یہ مقرب ہے۔

۴ ایک سلسلہ نفتوگوں میں فرمایا کہ کوئی طریقہ سے خدمت لے تو خدمت کے لئے آڈھی رات موجود ہوں۔ بے طریقہ خدمت سے معذور ہوں۔

۵ ہر شخص کے رتبہ کے موافق اس کی قدر و منزلت کرو سب کو ایک لکڑی سے مت ہائکو۔

۶ کسی کو سختی، تنگی میں بنتا ویکھو تو حتی الامکان اس کی مدد کرو۔

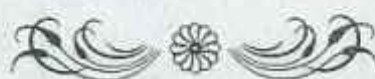
۷ حاجت مند کی کاربر آری میں حتی الامکان سعی کرو اگر خود استطاعت نہ ہو کسی سے سفارش ہی کرو بشرطیکہ جس شخص سے سفارش کرتے ہو اس کو کوئی ضرر یا تکلیف نہ ہو۔

- ۸ میتم خواہ اپنا ہو یا غیر ہو اس کی کفالت سے سرکار نبوی ﷺ کی معیت بہشت میں ہوگی۔
- ۹ جو کما کما کر یہاں اور عزیزوں کی خبر گیری کرے اس کو جہاد کے برادر ثواب ملتا ہے۔
- ۱۰ ظالم کی خیر خواہی اس طرح کرو کہ اس کو ظلم سے باز رکھو اور مظلوم کی نصرت تو بہت ہی ضروری ہے۔
- ۱۱ پانی پلانا بڑا ثواب ہے جہاں پانی کثرت سے ملتا ہے وہاں تو ایسا ہے جیسے غلام آزاد کیا اور جہاں کم ملتا ہے وہاں ایسا ثواب ہے جیسے کسی مردہ کو زندہ کر دیا۔
- ۱۲ اگر کھانا پکانے کو کسی کو آگ دے دی یا کھانے میں ڈالنے کو کسی کو ذرا سامنگ دے دیا تو ایسا ثواب ہے جیسے وہ سارا کھانا اس نے دے دیا۔
- ۱۳ ماں باپ کی خدمت کرو گو وہ کافر ہی ہوں اور ان کی اطاعت کرو۔

### خدمت کی تین شرط ہیں:

فرمایا کہ خدمت سے گواہت تو ہوتی ہے لیکن خدمت کے لئے تین شرطیں ہیں: ایک تو یہ کہ خلوص ہو یعنی اس وقت کوئی غرض اس خدمت سے نہ ہو محض سمجھتے ہو۔ اکثر لوگ خدمت کو ذریعہ بناتے ہیں عرض حاجت کا، یہاں تک کیا ہے کہ بعد عشاء کے میں تھوڑی دیر لیت رہتا ہوں طالب علم پدن دبانے لگتے ہیں۔ چوں کہ بدن دبانے سے راحت ہوتی ہے۔ میری آنکھ لگانے لگتی ہے۔ جس وقت میری آنکھ لگانے لگی تو ایک صاحب نے جو بدن دبانے میں شریک ہو گئے تھے، مجھ سے کہا کہ مجھے کچھ پوچھنا ہے۔ انہیں واقعات سے میں دوسروں پر بدگمانی کرنے لگا۔ اس

لئے میں تحقیق کر لیتا ہوں کہ کون کون بدن دبارہ ہا ہے۔ سوائے دو چار طالب علموں کے باقی سب کو رخصت کر دیتا ہوں۔ دوسری شرط خدمت کی یہ ہے کہ دل ملا ہو۔ ایک نوار دا آکر بدن دبانے لگے یا پنکھا جھلنے لگے تو لحاظ بھی ہوتا ہے، شرم بھی آتی ہے۔ اب آدمی تختہ مشق کیسے سب کا بن جائے۔ تیرے یہ کہ کام بھی آتا ہو مثلاً بعضوں کو بدن دبانا نہیں آتا اور بعض موقعہ لحاظ کا ہوتا ہے اب ان سے کیسے منہ چھوڑ کر کہہ دیا جائے کہ آپ سے بدن دبانا آتا نہیں، آپ چھوڑ دیجئے مجبوراً چپ رہنا پڑتا ہے۔ وہ سمجھتے ہیں کہ ہم خدمت کر رہے ہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ میں ان کی خدمت کر رہا ہوں کہ کچھ بولتا نہیں وہ سمجھتے ہیں کہ ہم تکلیف اٹھا رہے ہیں، اس کے واسطے، اور میں سمجھتا ہوں کہ میں ان کے واسطے تکلیف اٹھا رہا ہوں۔ طالب علموں سے دل کھلا ہوا ہے اور ان کو طریقہ بھی آتا ہے ان سے کچھ تکلف بھی نہیں ہے، چاہے پاؤں پھیلا دیا، چاہے بیٹھ کر کے سورہا، اب دو چار تو ایسے ہوتے ہیں، سب ایسے کہاں ہو سکتے ہیں۔



زیر نظر کتاب ”کسی کو تکلیف نہ دیجئے“، کا چند مقامات  
 سے مطالعہ کیا، ماشا اللہ بہت اچھی کاوش ہے، نیز حسن ترتیب اور معتبر  
 حوالوں سے مزین بھی ہے، ان وجہ تکلیف کی طرف اشارہ کیا گیا جن  
 سے لوگ عموماً غافل ہوتے ہیں، نیز بعض مشالیں نہایت دل چھپ اور  
 سہل انداز میں پیش کی گئی ہیں۔ دعا گو ہوں کہ اللہ تعالیٰ مؤلف کو  
 بہترین صد عطا فرمائے اور ان کی اس خدمت کو قبول و مقبول فرمائے  
 اور مخلوق کے لئے اصلاح و ہدایت کا ذریعہ بنائے، اور ادارہ کو زیادہ سے  
 زیادہ قبولیت عامہ اور تامہ سے نوازے، اور ہم سب کو حسن معاشرت  
 کے ساتھ زندگی گزانے کی توفیق عطا فرمائے جو اللہ کو راضی کرنے کے  
 لئے ہو، اور ہمیں دین کے تمام شعبوں پر عمل کرنے کی توفیق عطا  
 فرمائے۔ (آمین)

## استاد حدیث محمد انور بد خشانی

جامعہ علوم اسلامیہ علامہ بنوری ناؤن کراچی

۱۳۲۰ھ جمادی الاولی